FEVRIER 2025 EDICIONES ALCOFRIBAS

LE PARADOXE
DE LHUMILITE

OSCAR BRENIFIER




LE PARADOXE DE
L’HUMILITE

OSCAR BRENIFIER - 2025

Le concept d’humilité ne m’a jamais beaucoup enthousiasmé. J'y voyais
une sorte de réduction de I'étre, une tentation quelque peu impuissante
et destructrice, voire complaisante. Une injonction artificielle, une peur de
vivre, une absence de risque, une vertu nuisible opposée a I'idée méme
d’exister. L'humilité ressemblait a une forme de renoncement, une
maniere de se faire petit dans un monde qui, au contraire, exige audace et
affirmation. Je la percevais comme un frein a I'épanouissement, une
barriere a la créativité et a une expression authentique.

L’humilité semblait étre une maniere de se dérober a I'affirmation de soi,
un camouflage pour ceux qui refusaient le combat, une ruse morale
destinée a justifier la passivité et I'effacement. Pourquoi s’incliner,
pourquoi se soumettre, quand 'existence méme appelle a I'expansion, a
la création, a la prise de place et I'exercice d’'un pouvoir d’étre ? En me
confrontant aux discours justifiant cette vertu, je percevais une
contradiction : comment pouvait-on, en prétendant s’effacer, agir
véritablement ? A force de vouloir disparaitre, ne finissait-on pas par
devenir insignifiant, dénué de toute substance propre ? Lhumilité
paraissait alors étre un abandon plutét qu’un accomplissement, une
maniére de se rendre invisible dans un monde qui, au contraire, exige de



Q-

s’exposer sans craintes ni regrets. Je la percevais comme un frein
I’épanouissement, une barriere a la créativité et a I'expression de soi.

Pourtant, avec le temps, et une réflexion attentive, jJai commencé a
entrevoir une autre facette de I’humilité : non pas comme une négation
de soi, mais comme une forme de lucidité. Peut-étre I'"humilité n’est-elle
pas seulement une négation, mais une forme d’intelligence, une maniere
plus subtile d’habiter le monde. Une humilité authentique ne diminue pas,
elle ouvre. Peut-étre n’est-elle pas un refus d’étre, mais une autre
maniere d’étre pleinement, sans arrogance ni illusion. Elle permet de
reconnaitre ses limites sans se perdre, d’accueillir les autres sans se nier,
et de s’engager dans le monde avec une certaine légereté. Peut-étre que
I"humilité, loin d’étre une faiblesse, est une force discrete qui nous invite a
réellement exister, sans arrogance, mais aussi sans appréhension. Dans la
mesure ou cette humilité n'est pas un formalisme conventionnel ou
imposé par la société, sans quoi elle devient vide et existentiellement
castratrice.



INDEX

A - QU'EST-CE QUE L'HUMILITE 2...ootuccsssssssssseeesessesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 4
1 — DALINITION oottt 4
2 — Differences CUILUTEIIES ... 5
3 — Le cas du ChrriStianiSIME .......ceerereereereeneesessessessessessesssssesssssesssssessessesssssesssssssssssesssssessssnes 10
4 — HUmilité et hUMANIte ..ottt 13
B - LE PARADOXE DE L'HUMILITE w.c..coooooeeeeeeessssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssens 15
C = LES AFFECTS DE L'HUMILITE ...coeerrsesesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 20
D - MALENTENDUS SUR L'HUMILITE.......coouuuuuuummmmmmmmmmsmsssssmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnns 31
1 - IdéeS reCUES COMIMUIIES ...cueuirsesrieseessesssssessesssssssssss s ssssssssssssessssssss s ssssssssssssesssssss s 31
2 = Timidité et RUMIIIETE ..o eees 33
3 - L'humilité est-elle NEGAtIVE 7 ... ssssssssens 35
E - LHUMILITE EN OCCIDENT woouuueeeeessssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnns 38
B 0010 oo 0 L1 U (o ) o PR 38
2 - L& CRIISHIANISINE .....cueereereereereereeresseesessessessessessessesssssessssses s ssssssssnsnes 39
3 - Tensions au sein du ChriSHANISIME ..o sessessessessessesnes 40
4 - ContinUité NISTOTIQUE ...t 42
F - FIGURES DE L'HUMILITE ..oovouuueiisseeressssssssssssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssnsssssssssssssssssssssssssnns 46
G - LE CAS DE JESUS .cerrrsessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssss 51
H = LE CAS DU JUDAISME ......oossereeeeeseeseeessseesessssssssssssssessssssssessssssssesssssssssssssssssessssssssnsssssannns 64
I - L'HUMILITE ET LE POUVOIR ..ooovuuuuuuuuuummmssssssmsmssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssnss 67
EXempPles NiStOrIQUES.. ...t sssssssssssssssssssnns 73
J - LES ARTS MARTIAUXK . ..stitirrererrseseessssssssssssssesssssssssssssssssssssssessssssssssssssssssssssssssssssssssssssssessssanes 77
K - HUMILITE FORMELLE......coocuuuuuuuuumusmmsssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssns 88
1 - Obligation SOCIALE ......ovueererererrere s 88
2 - Critéres formels de hUmilité.........oorererererernsresesesesesese e seesesnens 90
3 - L'hUMILITE IMPOSEE ..t sssss e ssssse s ssssssssssssssssssssssssssssssans 93
4 - L'humilité Orgueilleuse ... 96
5 - La fausse NUMILIE ...t nasennanes 97
6 - Humilité et satiSfaction de SOI ... ssssesnens 99
L - APPRENDRE L'HUMILITE ..ooouusiseeeeeessssssssssssssssssnssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssses 101



A - QU'EST-CE QUE L'HUMILITE ?

1 — Définition

L'humilité est la qualité d'avoir une vision modeste et consciente de sa
propre importance, reconnaissant a la fois ses limites personnelles et ses
forces, ce qui implique d'étre exempt d'orgueil excessif ou d'arrogance.
Elle consiste a rester ancré dans la réalité, a reconnaitre sa dépendance
envers autrui ou des forces supérieures, a demeurer ouvert a
I'apprentissage, au développement et aux perspectives d’autrui, en
reconnaissant aux autres leur légitimité et leur valeur. C'est une vertu
mesurée qui allie confiance et modestie, la force et la conscience de soi
avec le service et le respect d'autrui. Elle permet aux individus d'agir de
maniere authentique et efficace tout en favorisant des liens authentiques
et une compréhension mutuelle.

Les aspects clés de I'humilité sont les suivants :

Conscience de soi : Comprendre et accepter ses forces, ses faiblesses et
son rble dans un contexte plus large, sans surestimer ni sous-estimer ses
capacités.

Modestie : Eviter I'orgueil excessif ou le besoin de rechercher la validation
ou la reconnaissance, en laissant les actions et le caractere parler plus fort
gue l'autopromotion.

Appréciation des autres : Valoriser les opinions, les contributions et la
valeur des autres, en écoutant avec ouverture d’esprit et en s'engageant
sans sentiment de supériorité, ce que I'on nomme communément le
respect, lorsqu'il ne s'agit pas d'une attitude formelle.

Volonté d'apprendre : Etre ouvert aux retours d’autrui, aux corrections et
aux nouvelles connaissances, en reconnaissant que la croissance
personnelle passe en général par I'acceptation de ses limites.

Orientation vers le service : Placer les besoins d’autrui ou le bien collectif
au-dessus de l'intérét personnel, en considérant le pouvoir ou l'influence
comme une opportunité de servir plutét que de dominer.



Détachement : Se libérer du besoin de louanges, de pouvoir ou de
contrble, en se concentrant sur le bien commun plutét que sur le gain
personnel.

Il faut également distinguer I'humilité de concepts opposés qui peuvent
paraitre similaires.

Fausse modestie : Faire semblant de se minimiser dans le but de paraitre
humble.

Abaissement de soi : Nier sa propre valeur, son mérite ou son potentiel
d'une maniére qui conduit a la passivité ou a la négligence de soi.

Timidité : Manquer de confiance, d’audace ou d'assurance par peur ou par
insécurité.

Ainsi I'hnumilité ne se réduit pas a de |'autodépréciation ou a une faible
estime de soi ; il s'agit plutét d'étre ancré, conscient de soi et exempt d'un
orgueil excessif ou d'un égocentrisme démesuré. Elle permet d'adopter
une perspective raisonnable dans laquelle la valeur de chacun est
comprise en relation avec celle des autres, favorisant ainsi I'empathie, le
respect et un désir sincere de contribuer positivement sans rechercher
une reconnaissance indue. L'humilité est donc la qualité d'avoir une vision
modeste ou exacte de soi-méme, incluant ses capacités, son importance
et ses limites. Elle implique de reconnaitre et d'accepter sa place dans un
contexte plus vaste, sans chercher a s'élever au-dessus des autres.
L'humilité se caractérise par une ouverture a |'apprentissage aupres des
autres, une volonté de reconnaitre ses erreurs et une tendance a
considérer les besoins ou les contributions d'autrui sur un pied d'égalité
avec les siens.

2 — Différences Culturelles

Le concept d'humilité est valorisé dans de nombreuses cultures, bien qu'il
soit exprimé et mis en avant différemment.

Voici quelques exemples culturels qui illustrent ces différences, en
précisant quelque peu le concept.



Bouddhisme

Dans de nombreuses sociétés influencées par le bouddhisme, I'humilité
est considérée comme essentielle a la croissance spirituelle.
L'enseignement de I'anatta (non-soi) et l'accent mis sur la réduction de
I'ego et de I'attachement, en réalisant I'impermanence du soi et de toutes
choses, encouragent les individus a se détacher de I'égocentrisme et a
développer une certaine humilité. Cela s'exprime par de la révérence
envers autrui, le respect des enseignants et des ainés, ainsi que
I'importance accordée a la compassion, a la sagesse et au service.

Japon

L'humilité est une valeur fondamentale dans la société japonaise, souvent
exprimée par la modestie, la retenue et le respect d'autrui. Le concept
japonais de kenkyo fait référence a |'effacement de soi et au fait de ne pas
attirer I'attention sur soi. Cette approche de I'humilité est profondément
ancrée dans les interactions sociales, le milieu professionnel et I'accent
mis sur I'harmonie, ou se placer au-dessus des autres ou se singulariser est
découragé.

Dans la tradition shintoiste, I'humilité est liée au concept de pureté et
d'harmonie. Elle consiste a montrer de la révérence envers les kami
(esprits ou divinités), la nature et la communauté. Elle s'exprime a travers
des rituels, le respect des traditions et un profond sentiment de gratitude
pour les bienfaits de la vie. Cette humilité n'est pas une forme
d'effacement de soi, mais plutdét une reconnaissance de l'interconnexion
de toutes choses et de sa place au sein de |'ordre naturel et spirituel.

Dans le bouddhisme Zen, I'humilité est intimement liée a la pratique de la
pleine conscience et a la dissolution de I'ego. Elle met I'accent sur la
simplicité, le détachement des préoccupations matérielles et I'acceptation
du moment présent, impliquant le respect de l'interconnexion de tous les
étres.



Chine

Influencée par le confucianisme, la culture chinoise accorde une grande
importance a I'humilité, au respect et a la modestie. Les enseignements
confucéens soulignent I'importance de ['humilité pour atteindre
I'narmonie au sein de la société et dans la conduite personnelle. Elle est
également présente dans les interactions interpersonnelles, ou il est
considéré comme poli de minimiser ses réussites, de se rabaisser et
d'exprimer du respect envers autrui. Cela implique de reconnaitre ses
limites et de montrer de la déférence envers les ainés, les enseignants et
les hiérarchies sociales, témoignant d'une conscience de soi et de la
capacité a adapter son comportement pour maintenir des relations
harmonieuses. C'est un signe de développement moral, en cultivant des
vertus telles que la droiture et la bienséance.

Dans le Taoisme, I'humilité est profondément ancrée dans le principe du «
wu wei » (non-agir ou agir sans effort), qui consiste a se laisser porter par
le flux naturel du Tao, cosmique et individuel. Elle est percgue comme une
force, a l'image de I'eau qui, douce mais puissante, peut user la roche Ila
plus dure. Cela implique de renoncer a ses ambitions personnelles, a
I'orgueil et au besoin de contrdle, afin de s'aligner sur 'ordre naturel et
d’ceuvrer en ce sens, en travaillant ses limites personnelles.

Inde

En Inde, I'humilité est hautement valorisée, en particulier dans les
contextes religieux et spirituels. Les philosophies hindoue et jain mettent
en avant I'humilité comme un aspect du controle de soi et du respect
envers tous les étres vivants. Le respect des ainés, des enseignants et des
guides spirituels est essentiel, et ce respect pour la hiérarchie et la
tradition renforce I'humilité en tant que qualité précieuse. Dans
I'hindouisme, I'humilité est étroitement liée a la discipline personnelle et a
la dévotion. Elle implique la reconnaissance du soi (atman) en tant que
partie intégrante du tout divin et la renonciation a I'ego au profit d'une
puissance supérieure (Brahman). Elle se manifeste par le respect des
autres, la non-violence et la volonté d'apprendre.



Islam

L'humilité est une vertu importante dans de nombreuses cultures
musulmanes, ou elle est percue comme faisant partie de la soumission a la
volonté d'Allah et la reconnaissance de sa grandeur. Les enseignements
islamiques encouragent I'humilité devant Dieu et dans les interactions
avec autrui. L'accent mis sur la charité, l'aide aux démunis et la
bienveillance envers les autres, qui privilégie la justice et la compassion
tout en rejetant l'arrogance ou l'orgueil, témoigne d'un engagement en
faveur de I'humilité.

Cultures autochtones

Dans de nombreuses cultures autochtones, I'humilité est valorisée comme
un moyen de reconnaitre sa place dans le réseau interconnecté de la vie.
Le respect de la nature, de la communauté et des ancétres inclut la
compréhension que nous ne sommes pas supérieurs aux autres étres.
L'humilité consiste a reconnaitre notre connexion a la terre, a la
communauté et aux ancétres. Par exemple, dans les traditions
amérindiennes, elle se traduit par le respect du monde naturel et la
sagesse des anciens, impliquant de vivre en harmonie avec la nature, de
reconnaitre notre dépendance envers elle et de comprendre que la vie
humaine n'est qu'une infime partie d'un tout plus grand. Dans les religions
traditionnelles africaines, I'humilité se concentre sur Ila Vvie
communautaire, le respect des ainés et la reconnaissance de son réle dans
un réseau plus vaste de relations, et s'associe a des vertus telles que la
gratitude et le service aux autres.

Judaisme Dans le judaisme, I'humilité consiste a reconnaitre que ses
capacités sont des dons de Dieu, qu'il s’agit de mettre au service des
autres plutot que de s'en auto-glorifier. Elle s'exprime par la gratitude, la
reconnaissance de sa dépendance envers Dieu, et |'appréciation des
contributions d'autrui. L'humilité équilibre I'estime de soi et la modestie,
en veillant a ce que l'individu ne surestime ni ne sous-estime sa propre
valeur.



Humanisme

Dans la pensée humaniste, ['humilité est entendue comme Ila
reconnaissance des limites de la connaissance humaine et la valorisation
de la diversité des perspectives. Elle met en avant |'ouverture a
I'apprentissage, I'acceptation des erreurs et I|'appréciation des
contributions d'autrui au progreés collectif.

Existentialisme

Certains penseurs existentialistes considerent ['humilité comme
I'acceptation de l'absurdité et des limites de |'existence humaine sans
pour autant sombrer dans le désespoir. Elle consiste a vivre de maniere
authentique, en reconnaissant la liberté de créer du sens malgré I'absence
d'un but inhérent.

Stoicisme

L'humilité, dans le stoicisme, fait partie de la compréhension de sa place
dans le cosmos, en distinguant ce qui reléve de notre contrdle de ce qui ne
I'est pas. Elle repose sur la conscience de soi, la reconnaissance de
I'immensité de l'univers et la compréhension des limites du pouvoir
humain. Profondément ancrée dans I|'acceptation de la réalité et
I'alighement sur l'ordre naturel, I'humilité stoicienne rappelle que nous ne
sommes qu'une infime partie du vaste cosmos, régi par le logos, la raison
ou l'ordre universel. Adopter cette perspective favorise I'humilité en
soulignant que nos désirs individuels, nos luttes et nos besoins sont
insignifiants dans le grand schéma des choses, et que la poursuite de la
vertu est le chemin de toute une vie. Le stoicisme met en garde contre
I'arrogance, qui aveugle aux limites personnelles et perturbe I'harmonie
avec le monde, en rappelant notre faillibilité et notre besoin constant
d'amélioration. Il insiste sur l'importance d'apprendre des autres, en
reconnaissant que la sagesse n'est pas innée mais le fruit d'une quéte
permanente. Les stoiciens considerent que I'homme est par nature un
étre social, congu pour vivre en harmonie avec autrui et contribuer au
bien collectif, en placant les besoins de la communauté au-dessus des
ambitions personnelles, tout en reconnaissant notre interdépendance. Ils

9



nous rappellent sans cesse notre mortalité et la nature éphémere de la
vie.

Ainsi, la plupart des cultures valorisent I'humilité, mais la pratique de cette
vertu varie selon les principes religieux, philosophiques et sociaux propres
a chaque contexte. Bien que le cceur de I'humilité implique en général la
conscience de soi, l'ouverture et la reconnaissance de ses limites, chaque
culture et chaque philosophie y ajoute sa propre nuance. Qu'il s'agisse de
la soumission a une puissance supérieure, de l'alignement avec la nature
ou de la promotion de I'harmonie sociale, I'humilité demeure une vertu
universelle aux expressions multiples. Par exemple, dans le christianisme,
I'humilité vise a la soumission a Dieu et a I'obtention du salut, tandis que
dans le confucianisme, elle tend a favoriser [|'harmonie sociale.
L'expression de I'humilité dans le christianisme met souvent |'accent sur
I'amour pour tous, alors que dans le confucianisme, elle repose davantage
sur I'adhésion aux regles et aux normes sociales. Bien que ces deux formes
d'humilité contribuent au maintien de structures sociales et politiques
stables, leurs finalités et leur nature fondamentale different.

3 — Le cas du Christianisme

L'humilité chrétienne se concentre principalement sur la reconnaissance
de sa dépendance envers Dieu, admettant que la puissance et la sagesse
humaines sont limitées en comparaison de la sagesse divine. Cette
humilité devant Dieu est considérée comme le chemin vers la croissance
spirituelle, avec un fort accent sur le salut individuel, contrairement a
certaines autres cultures évoquées précédemment.

Dans les sociétés chrétiennes occidentales, des évolutions historiques
telles que la Renaissance, les Lumiéres ou les révolutions industrielles ont
mis l'accent sur l'individualisme, le progrés et la réussite personnelle, ce
qui peut parfois entrer en conflit avec I'humilité, notamment dans des
environnements compétitifs ou tres individualistes. Bien que le message
fondamental du christianisme mette en avant I'humilité, des facteurs

10



culturels modernes orientent parfois I'expression chrétienne vers une
affirmation de soi ou une recherche de I'expression individuelle.

Dans les traditions chrétiennes ol I'humilité est activement pratiquée, elle
s'exprime par le service aux autres, la charité et un engagement en faveur
de la justice sociale. Par exemple, les traditions monastiques insistent sur
I'humilité a travers la vie communautaire et le renoncement aux désirs
personnels. L'humilité est souvent associée a l'idée du « leadership
serviteur », qui consiste a diriger par I'exemple et a servir autrui.

Différentes dénominations chrétiennes mettent I'accent sur I'humilité a
des degrés divers. Par exemple, les ordres catholiques, tels que les
Franciscains, valorisent la pauvreté, la simplicité et I'humilité comme
mode de vie, tandis que certaines branches protestantes privilégient la
prospérité individuelle, le succes et le salut personnel, ce qui peut
détourner l'attention de I'humilité. Dans I'ensemble, la culture chrétienne
n'est pas moins encline a valoriser I'humilité, mais son expression varie en
fonction des croyances théologiques, du contexte social et des influences
culturelles. Au fond, I'humilité demeure une vertu chere au christianisme,
méme si sa mise en pratique peut différer d'une communauté chrétienne
a l'autre et ne correspond pas toujours aux formes d'humilité plus
communautaires et discretes que l'on peut observer dans d'autres
cultures.

Dans la pensée chrétienne, I'humilité ne signifie pas nécessairement
s'effacer au point de dévaluer sa propre valeur ou capacité d'action. Alors
gue certaines traditions chrétiennes insistent sur I'humilité comme une
forme de retenue ou de modestie, I'idéal chrétien de I'humilité consiste
souvent a maintenir une perception équilibrée de soi-méme, plutot que
de s'effacer ou de se dévaloriser.

Voici quelques raisons pour lesquelles le concept d'humilité dans la
culture chrétienne ne s'aligne pas toujours avec |'effacement de soi.

Affirmation de la valeur personnelle

Le christianisme enseigne que chaque personne posseéde une valeur et
une dignité inhérentes en tant que création de Dieu. Cette perspective
encourage une image de soi équilibrée, une conception tempérée de soi,
plutdt que de nier sa valeur ou ses capacités uniques. L'humilité est alors

11



percue comme la reconnaissance que ses talents et ses forces sont des
dons, et non des sources d'orgueil, plutét que comme une minimisation
de ces qualités.

Service et force

L'humilité chrétienne consiste a servir les autres avec force et compassion,
incarnant l'idée du « leadership serviteur ». Dans ce modele, I'humilité ne
signifie pas de disparaitre dans I'ombre, mais d’agir de maniére charitable,
en étant animé par la compassion et le respect d’autrui. Ce type d'humilité
n'exige pas de s'effacer, mais encourage |'action, la responsabilité et la
contribution a la communauté.

Réflexion sur soi

L'humilité chrétienne repose idéalement sur une évaluation honnéte de
soi, reconnaissant a la fois ses forces et ses limites, tout en restant ouvert
a l'amélioration. Cela differe de I'effacement de soi, qui peut se
transformer en autodépréciation, en sous-évaluation de ses propres
contributions ou méme en refus de reconnaitre sa réalité en tant que
sujet ou agent.

Transcendance

L'humilité dans le christianisme signifie principalement reconnaitre sa
dépendance a Dieu, ce qui n'implique pas nécessairement de se rabaisser,
mais plutot de se situer dans un contexte divin plus vaste. L'humilité nait
de la compréhension que ses capacités et sa vie trouvent leur sens dans la
relation avec Dieu, dans la capacité a recevoir et accepter la puissance
divine, plutét que de se dévaluer. Bien que certaines traditions insistent
sur I'abaissement du moi et I’humiliation de I'individu.

Ainsi, I'numilité chrétienne implique en général modestie et retenue sans
pour autant exiger un effacement total de soi. Elle encourage une
conception saine de soi, ou la valeur personnelle est reconnue tout en
étant comprise dans une perspective plus large de foi, de communauté et
de service. On peut ici penser au concept de décréation de Simone Weil:

12



un renoncement volontaire a I'ego, inspiré par le retrait méme de Dieu
lors de la création, afin de laisser place a la vérité. Ce dépouillement
spirituel, loin d’étre une destruction, permet une présence au réel fondée
sur I'attention pure, libérée du désir, de I'attachement et de la volonté
propre. |l s’agit d’aimer sans posséder, d’agir sans orgueil, et de vivre sans
chercher a affirmer son moi.

4 — Humilité et humanité

Les termes « humain » et « humilité » partagent une étymologie
commune, dérivant tous deux du mot latin humus, qui signifie « terre » ou
« sol ». Cette origine suggéere un lien entre I'ancrage au sol et I'expérience
humaine.

Humilité : Dérivé du latin humilitas, signifiant « bassesse » ou « douceur »
(modestie), lui-méme issu de humus. Le terme suggére d'étre proche de la
terre au sens figuré, impliquant modestie, ancrage et absence
d'arrogance.

Humain : Egalement dérivé de humus, il suggére que les étres humains
sont « issus de la terre » ou des « étres terrestres ». Cela reflete I'ancienne
vision d'une relation étroite entre I'humanité et la terre ainsi que le
monde naturel.

Cette étymologie commune souligne un lien symbolique : ['humilité
consiste a reconnaitre nos limites, notre enracinement et notre place dans
I'ordre global, tout comme l'idée que I'humanité est « de la terre ». Cela
symbolise la modestie, la reconnaissance de sa petitesse ou de ses limites
et l'interdépendance dans le grand schéma des choses. L'humilité
implique de reconnaitre que nous, en tant qu'humains, ne sommes pas
des étres infinis et autosuffisants, mais que nous dépendons de la terre,
des autres et de forces qui nous dépassent.

Cette prise de conscience nous maintient « ancrés » dans la réalité, tout
comme |'existence humaine est liée au monde physique. La terre est

13



souvent vue comme un symbole de nourriture, de stabilité et de vie, mais
aussi de décomposition et de mortalité. De méme, I'humilité est une vertu
qui embrasse a la fois la force et la vulnérabilité inhérentes a la condition
humaine.

Les étres humains sont littéralement issus de la terre, car nos corps
physiques sont composés des éléments du monde naturel, comme le
racontent de nombreux récits de création et la science. Reconnaitre cette
connexion favorise I'humilité en nous rappelant notre fragilité et notre
dépendance envers l'environnement. La survie et I'épanouissement de
I'hnumanité dépendent des ressources de la terre, soulignant ainsi notre
vulnérabilité inhérente et la nécessité d'agir de maniére responsable et
respectueuse envers notre environnement. Cette interdépendance se
reflete dans I'humilité, qui reconnait qu'aucun individu ou espéece n'existe
isolément.

Tant I'humilité que I'humanité impliquent la reconnaissance des limites,
qu'il s'agisse de la connaissance, du pouvoir ou du contréle. De la méme
maniere que |'humanité est soumise aux lois physiques de la nature,
I'humilité admet que nous ne sommes ni omnipotents ni omniscients.
L'humilité reflete la compréhension que nous faisons partie d'un ensemble
plus vaste, qu'il s'agisse de la nature, de la société ou du cosmos.

De plus, l'essence « terrestre » de I'humanité nous situe dans un cadre
écologique et existentiel plus large. L'humilité encourage a s'éloigner des
poursuites égoistes et a adopter une perspective qui valorise la connexion
plutét que la domination, en accord avec l'idée que I'homme est par
nature un étre social, comme I'a formulé Aristote. Adopter I'humilité peut
favoriser une relation plus saine avec la terre, en reconnaissant notre réle
de gardiens plutét que de maitres du monde naturel, et en encourageant
une conscience environnementale et un mode de vie durable. Ainsi, le lien
entre humilité et humanité se manifeste également par la conscience
commune de la mortalité, c'est-a-dire le principe de la finitude. Etre
humain signifie étre fini, mortel et sujet a la décomposition, tout comme
tout ce qui est terrestre. Cette prise de conscience favorise I'humilité en
nous rappelant notre vulnérabilité commune et notre impermanence.

Certes, cela s’oppose a une autre dimension de la nature humaine, qui
peut se nommer prométhéenne, ou ’lhomme se rend égal au « dieux », ou

14



il transgresse I'ordre établi, une dimension conflictuelle qui est au cceur de
notre histoire et de nos actions.

B - LE PARADOXE DE L'HUMILITE

Une qualité contradictoire

Le concept d'humilité peut étre percu comme un paradoxe, car il combine
deux qualités apparemment opposées : étre « humble », c’est-a-dire
reconnaitre ses limites et son insignifiance, et étre « grand », en faisant
preuve de force, de sagesse et de clarté morale. Ce paradoxe nait du fait
que la véritable humilité requiert conscience de soi et confiance, des
qualités positives, et non pas un abaissement ou une faiblesse. L'humilité
impligue de reconnaitre ses limites, son ignorance ou sa dépendance a
I'égard des autres. Cela inclut I'acceptation du fait que nous ne sommes ni
tout-puissants, ni infaillibles, ni le centre de |'univers.

Elle se traduit par une minimisation de ses propres succes, |'abstention de
toute vantardise et la reconnaissance que les réalisations personnelles
dépendent souvent de facteurs extérieurs tels que le soutien d'autrui ou
des circonstances favorables. L'humilité s'exprime également par le fait de
prioriser les besoins des autres, d'écouter et de montrer du respect,
méme si cela impligue de mettre de coté sa fierté personnelle ou sa
propre image.

L'humilité apparait paradoxale car elle consiste a s'abaisser
extérieurement tout en atteignant une grandeur intérieure. « Plus bas tu
descends, plus haut tu t'éléves » est un principe que |'on retrouve dans de
nombreux contextes spirituels. En acceptant ses limites et en servant
autrui, une personne humble atteint une forme de grandeur morale et
sociale souvent plus durable et plus respectée que les démonstrations
extérieures de pouvoir ou d'arrogance. Reconnaitre ses faiblesses ou ses
échecs est une marque de I'humilité, et cette vulnérabilité démontre du
courage et de l'authenticité, qui sont en soi des forces. L'humilité s'aligne
sur |'idée que la grandeur ne se trouve pas dans la domination, mais dans

15



le service aux autres. Des figures telles que Jésus, Gandhi ou Nelson
Mandela illustrent ce paradoxe en exercant une influence immense grace
a leur abnégation et leur modestie.

L'humilité doit éviter deux extrémes pour conserver son équilibre
paradoxal. La fausse humilité, qui consiste a feindre I'humilité tout en
cherchant secretement reconnaissance ou validation, sape la véritable
humilité. Elle est une forme subtile d'orgueil et le déguisement d’un calcul
malhonnéte. De méme, |'auto-abaissement, en confondant humilité avec
négligence de soi ou en se considérant comme indigne, conduit a une
dépréciation de soi contre-productive. La véritable humilité ne nie pas sa
propre valeur?; elle la recontextualise simplement par rapport aux autres
et a la vision d'ensemble.

Pour incarner le paradoxe de I'humilité, il faut étre conscient de soi,
reconnaitre a la fois ses forces et ses faiblesses sans les exagérer. Cela
implique d'étre ancré, de rester focalisé sur une réalité plus vaste, sur un
but plus grand ou sur le bien collectif, plutét que sur sa propre valeur et sa
gloire personnelle. Il faut rester ouvert, écouter autrui et accepter la
critique afin d'apprendre sans se défendre inutilement. On peut servir les
autres et agir de maniere décisive, sachant que I'humilité s'oppose a la
passivité et au renoncement a soi. En somme, le paradoxe de I'humilité
réside dans sa capacité a nous élever en nous abaissant, a nous rendre
plus forts en acceptant notre vulnérabilité et a nous conférer une
grandeur par le service et la modestie. La véritable humilité réconcilie ces
opposés, créant ainsi une maniere d'étre équilibrée et profondément
respectée, une occurrence tres rare.

L'humilité impossible

A titre d'hypothése provocante, nous aimerions avancer l'idée que
I'humilité, en tant qu'idéal, représente un défi plutot impossible.
Examinons diverses raisons justifiant cette affirmation, laquelle implique
qu'il n'existe pas de personnes véritablement humbles, ou que cela reste
une occurrence tres rare.

Tout d'abord, la véritable humilité, comme tous les principes moraux, peut
étre considérée comme un idéal inatteignable. La nature humaine, qui
comporte l'intérét personnel, I'orgueil et divers besoins psychologiques,
rend la véritable humilité presque impossible a atteindre. Méme les actes

16



qui paraissent humbles impliquent un certain intérét personnel, car nous
pouvons éprouver de la fierté et du plaisir a étre « humbles » ou a
recevoir la reconnaissance qui y est associée. Ce paradoxe suggere qu'une
humilité totale est rarement authentique. De plus, en raison de notre
propre insécurité et de notre besoin de reconnaissance, nous cherchons a
valider nos bonnes actions, méme inconsciemment. Cela signifie que
I'humilité est inextricablement liée a un besoin d'approbation externe ou
d'affirmation de soi, compromettant ainsi la véritable humilité.

L'humilité va a I'encontre des tendances naturelles, puisque la plupart des
sociétés enseignent, d'une maniere ou d'une autre, des valeurs liées a la
réussite, a la fierté individuelle et a la reconnaissance sociale, ce qui
décourage subtilement I'humilité en tant que trait personnel. Cela rend la
véritable humilité difficile a maintenir, car le conditionnement culturel
promeut la fierté de I'accomplissement, alors que la véritable humilité
exigerait un détachement total de ces influences. Naturellement, pour se
sentir bien, les gens tendent a avoir un biais positif envers eux-mémes.
Nous préférons penser que nous sommes meilleurs ou plus moraux que
les autres. Ce biais peut nous empécher d'atteindre une véritable humilité,
car nous sommes facilement aveuglés par nos propres défauts. De plus, se
considérer comme humble est en soi contradictoire, car réfléchir sur notre
propre humilité implique une certaine fierté ou auto-valorisation, ce qui
perturbe la nature méme de I'humilité. A moins de supposer que la
véritable humilité soit inconsciente, conséquence légitime du concept. Si
I'on recoit des éloges ou de la reconnaissance pour sa modestie, cela peut
subtilement renforcer l|'orgueil, induisant un cycle ou cette humilité
devient une vertu qui renforce l'estime de soi, minant ainsi I'humilité
« pure ».

Parfois, les gens adoptent une forme d'humilité comme mécanisme de
protection. En paraissant humbles, ils peuvent éviter les critiques ou
réduire les attentes que les autres placent en eux. Cette humilité est
stratégique, utilisée pour gérer des situations sociales et détourner des
jugements négatifs, afin d'éviter de paraitre arrogant ou pour contourner
I'envie, voire pour esquiver la prise de risques. Ce type d'humilité reléve
davantage de l'auto-protection que de la compréhension de soi. Cette
humilité défensive, employée de maniere stratégique, manque de la
pureté de la véritable humilité. Certains peuvent adopter une attitude
humble dans le but d'influencer autrui ou de gagner des faveurs, pour

17



leurs propres intéréts. Mais bien slr, puisqu'ils paraissent humbles, nous
sommes tentés de conclure qu'ils le sont réellement.

La véritable humilité exige d'agir sans se soucier de la maniere dont les
autres nous percoivent. Ironiqguement, la reconnaissance sociale et Ia
réputation, le fait d'étre reconnu pour son humilité, influencent le
comportement de ceux qui sont censés étre humbles. La véritable
humilité ne se préoccupe pas de l'image que I'on renvoie, elle refléte
simplement un état intérieur de conscience de soi et une évaluation
honnéte de ses forces et de ses limites.

Elle est ancrée dans un véritable sens de soi et nait de la reconnaissance
de sa place dans un contexte plus vaste. De cette maniere, la véritable
humilité tend a étre plus autonome, se concentrant sur une adéquation
personnelle avec la réalité plutdét que sur l'ajustement aux jugements
d'autrui. Paradoxalement, les autres percevront la véritable humilité
comme admirable, précisément parce qu'elle ne cherche pas a obtenir
leur faveur ou leur approbation.

Elle possede une authenticité qui peut résonner sans étre faconnée pour
impressionner. Pourtant, souvent, ceux qui se moquent de notre
approbation ou nous la refusent sont pergus comme menagants, une
situation qui rend I’humilité difficile.

Chaque étre humain possede un intérét personnel inhérent, qui peut
ternir I'humilité. Mettre completement de c6té ses propres besoins et
désirs est rare et difficile, voire impossible, ce qui suggere que I'humilité «
pure » est probablement inatteignable. On peut d'ailleurs soutenir
gu'aucune vertu humaine, y compris I'humilité, ne peut étre entierement
authentique, puisque les actions des individus reposent sur des
motivations complexes impliquant toujours un intérét personnel, ce qui
rend la « pure humilité » aussi improbable que la « morale totale ». Méme
dans des actes d'humilité évidente, il existe tres probablement des
motivations cachées qui servent l'intérét personnel, rendant I'humilité
rare, voire impossible. La véritable humilité exigerait une absence totale
de sentiment d'importance personnelle, or la conscience de soi engendre
une tendance inhérente a apprécier sa propre identité et son impact, ce
qui sape I'humilité. On peut facilement éprouver de la fierté d'étre
humble, consciemment ou inconsciemment. Une fois que I'humilité est
reconnue et valorisée, qu'elle le soit intérieurement ou extérieurement,
elle devient une source de fierté, ce qui contredit I'essence méme de

18



I'hnumilité. Certains en viennent méme a se vanter d'étre humbles, qu'il
s'agisse de vraies ou de fausses humilités, afin de renforcer et d'amplifier
leur discours ou leurs actions. Les humains cherchent naturellement la
validation des autres. Méme ceux qui agissent humblement peuvent
rechercher |'approbation ou la reconnaissance, ce qui témoigne d'un
manque de véritable humilité. Méme ['aspiration a devenir plus humble
implique une focalisation sur soi et une mentalité orientée vers un
objectif, ce qui contredit la nature désintéressée et dépourvue d'ego de
I'humilité. Agir de maniére vraiment humble signifierait ne penser a soi
aucunement, méme de facon effacée. Cependant, cela est presque
impossible, puisque méme les personnes les plus humbles tendent a
conserver une certaine fierté de leur désintéressement.

L'humilité est souvent circonstancielle. On peut proposer l'idée que les
gens sont humbles jusqu'a ce qu'ils puissent se permettre d'étre fiers.
Tout tourne autour de la richesse, du pouvoir et des opportunités. Nous
sommes humbles face a une autorité ou dans un jeu de pouvoir. |l semble
gue les personnes humbles soient souvent contraintes par les
circonstances, mais des qu'elles acquierent du pouvoir, de I'argent ou des
opportunités, elles cessent d'étre humbles.

Un piege qui est fort difficile a éviter. Cette dynamique est assez
courante?; elle reflete un changement de priorités et de perception de soi
qui tend a accompagner l'acquisition soudaine de ce pouvoir, cette
richesse ou ces opportunités.

L'humilité est souvent maintenue lorsque les gens manquent des moyens
ou de la position sociale pour s'affirmer, peut-étre parce qu'ils dépendent
davantage des autres ou sont contraints par les circonstances. Mais une
fois que ces personnes ont acquis des ressources ou de l'influence, elles
ont tendance a se sentir habilitées a s'exprimer plus ouvertement,
abandonnant I'humilité au profit de la suffisance de la fierté ou de
I'orgueil, voire de I'arrogance, puisqu'elles ont désormais les moyens de
donner la priorité a leur intérét personnel. Cette transition, que nous
avons tous observée a un moment donné chez certaines personnes,
parfois de maniéere surprenante, met en évidence le fait que I'humilité est
souvent situationnelle, un comportement fagconné par des limitations
externes, plutét que profondément enraciné dans I'étre.

19



C — LES AFFECTS DE L'HUMILITE

Emotions et sentiments

L’humilité est associée a toute une gamme d’émotions et de sentiments
liés a la conscience de soi, aux connexions avec autrui et a la
reconnaissance de sa place dans un contexte plus vaste. Ces émotions
comportent a la fois des dimensions individuelles et relationnelles, car
I’humilité ne concerne pas uniquement la maniére dont nous nous voyons,
mais aussi notre fagon d’interagir avec les autres et le monde qui nous
entoure. Elles peuvent étre a la fois agréables et pénibles.

Puisque les affects sont souvent appelés « émotions » de fagon
indifférenciée, il nous semble utile de décrire brievement, dans ce
contexte, la différence entre émotion et sentiment.

De maniere générale, les émotions sont des réponses automatiques et
physiologiques déclenchées par des stimuli externes ou internes. Elles
sont universelles et ancrées dans le systeme limbique du cerveau. Les
émotions associées a I"humilité pourraient inclure I'émerveillement, la
honte ou I'embarras, selon la situation. Par exemple, rencontrer une
personne qui incarne la grandeur d’ame peut déclencher un sentiment
d’émerveillement, suscitant ainsi un sentiment d’humilité. De méme,
reconnaitre une erreur personnelle pourrait évoquer de la honte, laquelle
pourrait amener a une perspective plus modeste. Les émotions sont
immeédiates et réactives, souvent ressenties avant d’étre analysées par la
conscience réflexive, et se manifestent fréquemment par des signes
physiologiques: expressions faciales, gestes, intonation de la voix, etc.

Les sentiments, quant a eux, sont les interprétations subjectives et
conscientes des émotions. lls émergent apres que le cerveau a traité la
réponse émotionnelle initiale. Par exemple, un sentiment d’humilité se
développe lorsque nous réfléchissons consciemment a nos limites, a notre
interdépendance avec autrui ou a la vasteté de quelque chose de plus
grand que nous-mémes. Ainsi, I'émotion d’émerveillement peut se
transformer, apres réflexion, en un sentiment d’humilité lorsque nous
prenons conscience de notre place dans I'univers. De méme, la honte peut
se muer en humilité lorsqu’elle est intégrée comme une compréhension
constructive de nos défauts. Les sentiments sont réfléchis et nuancés,

20



faconnés par nos expériences personnelles, nos croyances et nos
interprétations.

En résumé, une émotion est automatique, surgissant d’'un déclencheur
spécifique. Les sentiments naissent d’une réflexion sur I’émotion ou sur
son effet plus durable, ou bien ils s’installent dans le temps a travers les
expériences de vie. Les émotions sont plus intenses mais de courte durée
et immédiates, tandis que les sentiments sont plus durables et influencés
par des processus de pensée. Dans le cas de I'humilité, les émotions
agissent comme un catalyseur. La réponse émotionnelle initiale, telle que
la honte ou I'’émerveillement, peut conduire a I'"humilité, tandis que les
sentiments représentent I'expérience plus profonde et soutenue de
I"humilité apres avoir intégré I'émotion. Par exemple, un étudiant peut
ressentir de I'embarras (émotion) apres avoir constaté une erreur dans sa
présentation. Puis, en réfléchissant, il développe un sentiment d’humilité
en reconnaissant que tout le monde peut se tromper et qu’il peut
progresser grace a cette expérience. Dans ce cas, le sentiment est la
conscience réfléchie des états émotionnels sous-jacents. Les deux types
d’affects jouent ainsi un role dans la formation de I'expérience complexe
de I'"humilité.

Les sentiments peuvent également étre générés par des processus
cognitifs. Ils peuvent émerger de pensées, de croyances ou de souvenirs
plutdt que d’un déclencheur émotionnel immédiat. Par exemple, réfléchir
a des erreurs passées peut évoquer un sentiment d’humilité sans qu’un
événement émotionnel actuel ne soit a l'origine de cette réaction. lls
peuvent aussi découler d’états mentaux persistants. Certains sentiments,
comme la satisfaction ou la mélancolie, peuvent persister comme des
humeurs de fond non liées a un déclencheur émotionnel spécifique. Par
exemple, un sentiment d’humilité peut surgir a travers une auto-réflexion
continue ou des expériences de vie, indépendamment d’une émotion
immeédiate telle que I'’embarras. lIs peuvent également étre induits par des
activités culturelles ou philosophiques. Des sentiments tels que
I’émerveillement ou la révérence peuvent se cultiver par la contemplation
ou la réflexion intellectuelle, indépendamment d’événements
émotionnels intenses. Ainsi, la lecture sur I'immensité de 'univers ou le
visionnage d’une vidéo astronomique peut évoquer un sentiment
d’émerveillement et d’humilité face a l'immensité de l|'univers, sans
nécessairement provoquer une vive poussée émotionnelle. De méme, lire
un livre peut, au fil du temps, susciter lentement un sentiment de plaisir

21



en réfléchissant a la fragilité du genre humain. En conséquence, les
sentiments induits par I’émotion sont déclenchés par des réponses
physiologiques et automatiques, ils sont plus réactifs et liés a des stimuli
précis. Tandis que les sentiments non induits par une émotion surgissent
des processus de pensée, des souvenirs ou des états réfléchis. lls se
développent graduellement et peuvent exister indépendamment de
stimuli immédiats.

Affects positifs et négatifs

Passons maintenant a ['établissement d’une liste d’affects positifs et
négatifs liés a '"humilité. Nous ne préciserons pas ici s’il s’agit d’émotions
ou de sentiments, car les deux types se recoupent parfois. Par exemple, la
honte peut débuter comme une émotion intense, puis, avec le temps,
diminuer en intensité pour devenir un sentiment persistant.

Affects positifs

IIs se manifestent lorsque I"humilité favorise la connexion, 'ouverture et la
croissance, lorsque nous éprouvons un sentiment d’harmonie entre le
monde et nous-mémes.

Gratitude

L'humilité s’accompagne souvent d'un sentiment de gratitude,
reconnaissant que les succes personnels sont fréquemment soutenus par
autrui, assistés par des facteurs extérieurs ou transcendants. Une
personne humble admet sa dépendance vis-a-vis des relations, des
circonstances ou d’une influence «supérieure », ce qui engendre un
sentiment d’appréciation.

Compassion

L’humilité permet de se focaliser moins sur soi et davantage sur les
besoins des autres. Cela favorise I'empathie et la compassion, des

22



sentiments agréables qui facilitent des liens plus profonds avec autrui et
un désir sincere d’aider.

Contentement

En renoncant a l'orgueil et aux attentes irréalistes, I'humilité permet
d’accepter ses propres limites, conduisant a une paix intérieure et a un
contentement personnel.

Emerveillement

Reconnaitre sa petitesse face a I'immensité de l'univers, a une réalité
transcendante ou a des systemes plus vastes peut inspirer de
I’émerveillement, une émotion étroitement liée a [I"humilité. Ce
phénomene est particulierement fréquent dans des expériences liées a la
nature, a la spiritualité ou a de profondes révélations sur la vie et
I’humanité.

Appartenance

En favorisant le respect mutuel et la connexion, I'"humilité peut évoquer
des sentiments d’appartenance et de solidarité au sein de groupes ou de
communautés, voire d’un ordre transcendant.

Confiance

L’humilité renforce la confiance dans les relations, car elle témoigne d’une
authenticité, d'une ouverture et de [|'absence de motivations
manipulatrices ou intéressées, créant ainsi un état mental propice a la
cohésion.

Appréciation

L’humilité fournit un sentiment d’appréciation en favorisant la prise de
conscience de ses limites et de sa dépendance vis-a-vis d’autrui ou
d’éléments extérieurs. En reconnaissant que les réussites, les opportunités

23



et les relations ne sont pas uniqguement le fruit de I'effort personnel,
I’humilité permet de valoriser les contributions d’autrui ainsi que les
circonstances qui fagonnent nos vies. Cette attitude aide a apprécier
sincérement les petits comme les grands aspects de la vie, en opposition a
I’ambition démesurée et a I'avidité.

Sentiment océanique

L'humilité peut agrandir I'dame en dissolvant les frontieres du soi,
permettant de se sentir profondément connecté a quelque chose de plus
grand, que ce soit la nature, I'"humanité ou le divin. En renoncant a
I’égocentrisme, I"humilité ouvre l'esprit a un sentiment d’immensité,
d’'unité et de transcendance, éveillant une conscience profonde
d’appartenir a un tout infini. Dans un contexte spirituel, 'lhumilité est liée
a une révérence extatique envers une puissance supérieure ou une vérité
plus grande, inspirant a la fois I’'émerveillement et la soumission.

Espoir

L’humilité ouvre les individus a la croissance et a I|'amélioration,
nourrissant |'espoir d’un changement, d’un apprentissage ou d’une
réconciliation, voire un sentiment de providence sans limites.

Affects négatifs

L’humilité, bien qu’elle favorise la croissance, peut également susciter des
réactions négatives lorsqu’elle nous confronte a un douloureux sentiment
de finitude et d’impuissance, surtout lorsqu’elle nous est imposée par des
circonstances extérieures ou par une obligation intérieure. Voici quelques
effets négatifs potentiels sur le psychisme.

Vulnérabilité

L’humilité exige l'ouverture a ses faiblesses et erreurs, ce qui peut
évoquer des sentiments d’échec et d’imperfection. Admettre que I'on ne
détient pas toutes les réponses ou suffisamment de pouvoir peut sembler

24



fragilisant, frustrant ou déprimant, bien que cette faiblesse puisse étre
essentielle a la croissance personnelle.

Honte

L’humilité peut s’"accompagner d’un sentiment de honte ou d’inconfort lié
aux erreurs passées ou a notre propre impuissance, que ce soit vis-a-vis de
soi-méme ou des autres. Une telle sensation temporaire peut inciter a
I"humilité en favorisant la prise de conscience de soi et le désir
d’amélioration, mais une honte excessive peut devenir contre-productive
en induisant une autodépréciation.

Culpabilité

Reconnaitre I'impact de ses actions sur autrui, ses négligences et ses
erreurs, peut susciter un sentiment de culpabilité qui, a son tour, peut
inspirer 'humilité et ’engagement a agir de maniere plus responsable, a
condition que cette culpabilité ne prenne pas le dessus.

Humiliation

Parfois, I'humilité nalt de moments d’humiliation ou d’échec. Ces
expériences peuvent évoquer des émotions telles que la tristesse, le
regret ou I'embarras, tout en offrant des opportunités de réflexion et de
croissance. Tandis que I'humilité est une qualité positive qui releve de
I'autonomie, I"humiliation, concue comme imposée de |'extérieur, porte
atteinte a la dignité. L'humiliation peut étre induite par la visibilité
flagrante et douloureuse de nos propres défauts.

Anxiété

L’humilité requiert d’embrasser I'incertitude et de reconnaitre ce que I'on
ne sait pas ou ce que I'on ne peut pas contrdler, ce qui peut générer de
I'anxiété quant a sa place dans le monde ou la crainte du jugement
d’autrui. Ce phénomene est particulierement marqué lorsque I’humilité se

25



heurte au désir de paraitre ou de se sentir confiant, ou face a des
pressions sociétales.

Ressentiment

Reconnaitre ses limites ou céder face aux autres peut provoquer du
ressentiment, surtout si 'humilité semble imposée ou si elle remet en
qguestion un orgueil profondément ancré. Ce conflit intérieur peut créer
une lutte entre une humilité sincére et un sentiment d’injustice ou de
frustration.

Insécurité

L’humilité peut amplifier des sentiments d’inadéquation ou de doute de
soi, notamment dans des environnements compétitifs ou admettre ses
limites est percu comme une faiblesse, conduisant a une inhibition de
I’expression de soi ou a un retrait face aux défis.

Frustration

Admettre ses erreurs ou sa dépendance peut étre source de frustration,
notamment pour ceux habitués a l'autonomie ou au contrble. Cette
frustration peut retarder I'acceptation de soi-méme et de la réalité, et
entraver le développement personnel.

Envie

Se comparer aux autres tout en restant humble peut engendrer de I'envie,
surtout lorsque d’autres semblent plus capables, plus performants ou plus
reconnus. Cela peut miner les aspects positifs de I'"humilité en suscitant
une insatisfaction envers ses propres capacités ou réussites.

Amertume

Lorsque I'humilité résulte d’échecs répétés ou d’humiliations externes,
elle peut mener a l'aigreur ou au cynisme, surtout si ces expériences

26



négatives paraissent imméritées ou accablantes. Cela peut empécher
I'individu de trouver la croissance ou la sagesse que I'humilité est censée
idéalement inspirer.

Regret

L'humilité implique souvent de revenir sur des choix passés, suscitant de
profonds regrets pour les occasions manquées, les erreurs ou les
préjudices causés a autrui. Ce regret peut se manifester sous la forme
d'une douleur morale a travers l'expérience du remords. Si de tels
sentiments peuvent motiver le changement, le fait de s'y attarder
excessivement peut conduire a la stagnation ou au désespoir.

Crainte

L'ouverture et 'honnéteté requises par I'humilité peuvent rendre une
personne vulnérable, la poussant a craindre |’exploitation, le jugement ou
I'incompréhension d’autrui. Cette peur peut entrainer une attitude
défensive ou |’évitement, entravant des relations authentiques.

Impuissance

Accepter ses propres limites peut engendrer un sentiment d’impuissance,
particulierement face a des défis qui paraissent insurmontables ou
inaccessibles. Ce sentiment peut saper la motivation et conduire a une
passivité si aucune lueur d’espoir ou de pouvoir personnel n’émerge.

Désillusion

L’humilité peut mener a la désillusion lorsqu’on réalise que certains idéaux
ou objectifs étaient irréalistes ou fondés sur I'orgueil. Bien que ce chemin
puisse étre une voie vers la sagesse, il peut aussi susciter des sentiments
de désespoir ou de vide, menant a la dépression.

27



Humilité et colere

De maniere paradoxale, les personnes qui pronent I'humilité tendent
parfois a adopter des comportements agressifs et a parler de fagon
méprisante. Il est probable qu’elles vivent un conflit intérieur entre leur
idéal et la réalité, ou entre un soi idéal et leur comportement effectif,
méme si leur colere semble contredire le principe méme de I’"humilité.

Examinons d’abord pourquoi un tel comportement peut étre percu
comme contradictoire, c’est-a-dire en quoi la colere et I"humilité
s’opposent.

Maitrise de soi : L’humilité requiert discipline et sang-froid, un contréle sur
ses émotions, alors que la colere nait d’'un manque de ces qualités.

Suffisance : la colére survient lorsque la personne se sent menacée dans
son image, alors que I'humilité consiste a transcender ces réactions
primitives.

Moralisateur : La colere impligue souvent un jugement basé sur un
sentiment de supériorité morale et une attitude sévere, ce qui contredit la
conscience de soi, la modestie, I'acceptation et I'empathie qui sont au
cceur de I'humilité.

Egocentrisme : La colere met l'accent sur ses propres besoins ou
sentiments au détriment d’autrui, ce qui est en contradiction avec
I'altruisme de I'humilité.

Conflit : L’humilité recherche la paix et I’harmonie, tandis que la colere
alimente les conflits et perturbe les relations.

Vulnérabilité : Une personne en colere se défend contre un sentiment de
faiblesse en cherchant a compenser son impuissance, alors que I"humilité
embrasse la vulnérabilité comme une force.

Intolérance : L’humilité encourage la patience et 'acceptation, alors que
I’agressivité et I'intolérance sont des traits inhérents a la colere.

Orgueil : La colere nait souvent d’'une blessure a I'image de soi ou du refus
d’obtenir ce que I'on désire, alors que I"humilité implique de renoncer a
I’orgueil et d’accepter les circonstances.

Impatience : L’humilité favorise la patience et la compréhension, alors que
la colére est une manifestation d’impulsivité et d’intolérance.

28



Résistance : Une personne en colere rejette les critiques et les
suggestions, alors que I'humilité implique d’étre ouvert aux retours
d’autrui comme moyen de développement personnel.

Réactivité : L'humilité promeut des réponses calmes et mesurées, tandis
que la colere est une réaction émotionnelle incontrolée.

Respect : Agir dans la colére fait souvent fi du respect di aux autres, alors
qgue I'humilité promeut la valorisation mutuelle et la confiance.

Pourquoi une telle contradiction entre proner 'humilité et exprimer de la
colére se produit-elle ?

Conflit intérieur : Bien qu’ils défendent I"humilité, ces individus cherchent
parfois inconsciemment a obtenir validation ou domination. Leur
comportement agressif peut constituer un moyen d’affirmer leur
existence malgré leur discours, de sublimer leur propre contradiction ou
de se défendre contre des menaces percues a leur image, y compris
I'image d’étre humble.

Insécurité : Ceux qui mettent en avant I'humilité peuvent avoir des
insécurités non résolues concernant leurs propres insuffisances face a leur
idéal. L'agressivité peut alors servir de mécanisme de défense pour
masquer leur anxiété, en la projetant a I'extérieur plutot gu’en I'affrontant
intérieurement.

Supériorité morale : Paradoxalement, les promoteurs de ["humilité
peuvent se sentir moralement supérieurs en la prénant, et étre tres
attachés a ce concept. Ce sentiment de supériorité peut engendrer de
I'impatience ou de la frustration envers ceux qu’ils percoivent comme
insuffisamment humbles, ce qui conduit a des attitudes agressives a leur
égard. L’ironie est qu’en agissant ainsi, ils ne pratiquent pas ce qu’ils
préchent. Conscients de cette dissonance interne, visible pour eux-mémes
et pour autrui, leur colére s’en trouve accentuée.

Vulnérabilité : La véritable humilité exige vulnérabilité et acceptation de
Soi, ce qui peut étre inconfortable, surtout pour ceux qui sont fiers et
insécures. Si une personne a du mal a accepter sa vulnérabilité, elle peut
devenir défensive ou agressive lorsque son humilité ou ses intentions sont
remises en question ou critiquées.

Dogmatisme : Ceux qui idéalisent I'humilité peuvent se fixer, eux et autrui,
des standards trés élevés, irréalistes et rigides. Lorsque la réalité ne

29



correspond pas a ces idéaux, ils peuvent réagir avec agressivité, se sentant
frustrés par I'incapacité de tous, eux-mémes ou les autres, a atteindre ces
standards. Ills possedent une vision rigide de I"humilité et n’en font pas
preuve de maniére authentique. La ou il existe un potentiel de perversion
dans le comportement humain, la perversion est probable. L’humilité,
initialement introduite comme un objectif de développement intérieur
destiné a apporter la paix, s’est transformée, avec le temps, en une
exigence rigide ou I'on se contente d’afficher une humilité superficielle,
perdant ainsi son véritable esprit. Cette rigidité peut donner a I'humilité
une forme agressive.

Le principe de I'humilité est un idéal régulateur, qui guide nos actions
aussi bien que possible, mais qui est impossible a réaliser pleinement.
Promouvoir I'"humilité sans I'incarner totalement, une tache pratiquement
impossible, engendre des tensions et conduit a des comportements
négatifs, comme |'agressivité, lorsque I'individu prend conscience de cette
dissonance, surtout s’il se sent attaqué ou se met sur la défensive quant a
sa revendication.

Nietzsche

Pour conclure cette partie, mentionnons les écrits de Nietzsche, un
critique virulent de I"humilité. Il affirme que I"humilité trouve son origine
chez les personnes qui manquent de pouvoir ou se sentent opprimées, et
qui adoptent alors I’'humilité comme vertu afin de dévaluer ceux qui sont
plus puissants ou plus réussis. Elles canalisent leur envie et leur frustration
refoulées, ce gu’il nomme « ressentiment », dans la construction d’un
cadre moral qui inverse I'ordre naturel. Dans cette « morale d’esclave »,
des traits tels que I'humilité, la docilité et le renoncement a soi deviennent
des vertus, tandis que des qualités telles que la fierté, I'ambition et la
puissance sont dénoncées comme étant « mauvaises ». Nietzsche soutient
que les valeurs issues du ressentiment, telles que I’humilité, apparaissent
comme un processus créatif et réactif. Lorsque les individus se sentent
opprimés ou impuissants, ils ne peuvent pas affirmer des qualités vitales
telles que la force ou I'affirmation de soi, et ils se voient contraints de
créer de nouvelles valeurs pour donner un sens a leur vie. Cette inversion
est dite « créative » car elle ne se contente pas de rejeter les valeurs
dominantes ; elle redéfinit activement ce qui est considéré comme
moralement bon. Les opprimés, dépourvus des moyens de changer leur

30



situation extérieure, créent leurs propres valeurs pour justifier leur
position et subvertir celles des puissants. Ce processus leur confere une
sorte de supériorité morale, méme si cette supériorité est fondée sur une
réaction contre ce qu’ils ne peuvent posséder. Pour Nietzsche, cette
réévaluation créative des valeurs a un double tranchant : d’un coté, elle
représente l'ingéniosité d'un esprit plein de ressentiment qui refuse
d’accepter son infériorité ; de I'autre, elle est négative pour la vie, car elle
célébre la faiblesse au détriment de la force.

Il écrit : « La révolte des esclaves dans la morale commence lorsque le
ressentiment lui-méme devient créatif et donne naissance a des valeurs :
le ressentiment d’étres qui, privés comme ils sont du débouché propre a
I’action, se compensent par une vengeance imaginaire... Tandis que
I’'homme noble vit en confiance et en ouverture avec lui-méme... 'homme
du ressentiment n’est ni droit, ni naif, ni honnéte et franc avec lui-méme.
Son ame plisse les yeux ; son esprit aime les cachettes, les chemins secrets
et les portes dérobées, tout ce qui est occulte le séduit comme son
monde, sa sécurité, son rafraichissement ; il sait garder le silence,
comment ne pas oublier, comment attendre, comment étre
provisoirement autodépréciatif et humble. »

Ainsi, selon lui, ces individus « humbles » sont menteurs, trompeurs,
délirants, malhonnétes, hypocrites, en colére et faibles.

D - MALENTENDUS SUR L'HUMILITE

1 - Idées recues communes

Il existe plusieurs idées regues courantes a propos de I’"humilité, un certain
nombre de présupposés erronés sur ce que signifie étre humble.

31



« L’humilité signifie avoir une faible estime de soi ou se déprécier »

Beaucoup supposent que I"humilité exige de se rabaisser ou d’avoir une
opinion négative de ses capacités. La véritable humilité ne consiste pas a
se sous-estimer, mais plutét a avoir une vision juste et adéquate de soi-
méme, en reconnaissant a la fois nos forces et nos limites sans chercher
des éloges excessifs.

« L’humilité, c’est la passivité ou I'absence d’affirmation de soi »

Certains pensent que les personnes humbles doivent étre passives, calmes
ou réticentes a prendre position ou a entreprendre des initiatives.
Pourtant, I’"humilité implique une volonté d’écouter et de considérer les
points de vue des autres, mais cela n’empéche pas |'affirmation de soi
lorsque c’est nécessaire.

« L’humilité signifie éviter le leadership ou I'ambition »

Il existe I'idée que les personnes humbles ne peuvent étre des leaders ou
gu’elles ne nourriraient pas de grandes aspirations. En réalité, I’humilité
peut renforcer le leadership, puisque des dirigeants humbles se révelent
souvent plus empathiques, ouverts aux retours et encourageants envers
leurs collaborateurs, une attitude qui leur assure un certain succes.

« L’humilité exige de nier ou de cacher ses réussites »

L’humilité n’est pas le fait de faire semblant de n’avoir rien réussi de
significatif, ni de refuser toute reconnaissance de la part d’autrui. Une
personne humble peut apprécier la reconnaissance, mais elle le fait sans
laisser cette reconnaissance gonfler son estime de soi, et sans que cela
n’affecte son comportement ou sa maniére de se percevoir.

« L’humilité consiste a vouloir plaire aux autres »

On suppose fréquemment que les personnes humbles doivent toujours
s'en remettre aux autres, répondre a leurs attentes, méme a leurs propres
dépens. La véritable humilité ne signifie pas chercher a plaire a tout le

32



monde ; elle implique certes de respecter les autres, mais tout autant se
respecter soi-méme.

Ces idées recues diverses proviennent souvent de |'équation erronée
entre humilité et renoncement a soi ou soumission. En réalité, I’humilité
consiste a comprendre sa véritable place, sans se surestimer ni se
dévaloriser par rapport aux autres, et a éviter toute comparaison indue.

2 —Timidité et humilité

Une erreur fréquente consiste a confondre humilité et timidité. Expliquons
la différence entre ces deux attitudes ou états d’esprit.

La timidité est un trait de personnalité caractérisé par un sentiment de
nervosité, de géne ou d’inconfort dans les situations sociales. Les
personnes timides évitent I'attention ou l'interaction en raison de la peur
du jugement ou du malaise ressenti en public. Elle découle en général
d’une anxiété sociale ou d’une sensibilité accrue aux perceptions d’autrui,
ce qui entraine une hésitation a prendre la parole ou a se mettre en avant.
Les individus timides se préoccupent souvent de ce que les autres
pourraient penser d’eux, ce qui les rend prudents ou réservés dans leur
maniére de s’exprimer ou d’agir.

L’humilité, en revanche, est une attitude ou un état d’esprit qui se
caractérise par une vision adéquate et modeste de soi-méme. Une
personne humble ne ressent pas le besoin d’affirmer sa supériorité ou de
chercher la validation d’autrui. L’humilité traduit une conscience de soi
adéquate, reconnaissant a la fois ses forces et ses limites sans avoir a se
comparer aux autres. Les personnes humbles partagent librement leurs
idées et leurs talents, mais le font sans se vanter ni tenter de se
positionner au-dessus des autres. L’humilité est un choix moral, une

33



approche fondée sur des valeurs, plutét qu’un trait de personnalité, et ne
résulte pas d’une anxiété sociale.

La motivation derriere la timidité est souvent la peur du jugement ou
I'inconfort social, qui conduit a se retirer des interactions, a se replier sur
soi. Dans I'humilité, I'objectif n’est pas d’éviter le jugement, mais de se
respecter et de respecter les autres de maniere égale, favorisant ainsi une
expression de soi plus rationnelle. L’humilité implique I’absence de
prétention, et non un manque de confiance en soi ; elle inclut souvent une
orientation vers autrui, alors que la timidité est davantage centrée sur soi
en raison de I'anxiété.

Les personnes timides peinent a s’exprimer, méme lorsqu’elles ont des
idées fortes, en raison de leur nervosité. A l'inverse, les personnes
humbles peuvent étre expressives et confiantes, mais elles le font sans
égocentrisme ni recherche d’approbation. Ainsi, tandis que les timides
évitent le « projecteur » par peur ou par inconfort, tout en espérant
secretement reconnaissance ou admiration, les humbles ne le recherchent
pas car ils n’en ressentent pas le besoin pour se sentir validés. La timidité
releve de la crainte, tandis que I"humilité est une approche choisie ou
cultivée de son image et de ses interactions avec autrui.

Il est vrai que les personnes timides peuvent parfois donner I'impression
d’étre humbles parce gu’elles évitent I'attention et ne parlent pas de leurs
réussites. Toutefois, la timidité ne signifie pas nécessairement une vision
modeste de soi. En effet, ces individus se préoccupent surtout de la facon
dont ils sont pergus par les autres, ce qui ne signifie pas qu’ils se voient
avec modestie ou de maniere équilibrée, bien au contraire. lls redoutent
simplement le jugement, y compris le leur, et attendent fortement
reconnaissance ou admiration. Craignant de ne pas I'obtenir, ils préferent
alors se censurer, sauf lorsqu’ils se sentent « en sécurité » pour montrer
leur véritable visage. La personne timide attend en réalité le bon contexte
ou la bonne opportunité pour manifester sa « puissance ». Elle montre
souvent, en privé, par exemple dans le cadre familial, une facette d’elle-
méme qu’elle dissimule en public. En outre, la personne timide tend a étre
narcissique, ayant une tres grande idée d’elle-méme, mais est en proie a
des doutes, ce qui la conduit a éviter de s’exposer de peur que les autres
ne la reconnaissent pas. Elle ne souhaite pas voir sa « belle » image étre
piétinée.

34



Une personne timide évite de s’exprimer ou de partager ses réussites par
crainte, et non par modestie ou par un faible besoin de reconnaissance. En
réalité, elle accorde une grande valeur a I'approbation et a la validation
extérieures, mais évite de les solliciter par peur du rejet ou d’un jugement
négatif. Une personne humble, quant a elle, peut chercher la
reconnaissance ou non, mais n’en dépend généralement pas pour son
estime de soi. Les personnes timides, méme si elles n’expriment pas
ouvertement leur besoin de validation, aspirent souvent a étre reconnues,
contrairement aux personnes humbles qui n’éprouvent pas un besoin
intense de reconnaissance ni de se prouver supérieures ou spéciales. Les
timides ont souvent une forte sensibilité a la comparaison avec autrui, et
hésitent a prendre la parole ou a contribuer, non par véritable humilité,
mais par crainte de se mesurer défavorablement aux autres. En revanche,
les personnes humbles acceptent leurs forces et leurs faiblesses sans trop
se préoccuper de se comparer.

La timidité se caractérise souvent par un retrait social, tandis que
I’"humilité implique une ouverture aux autres, aux retours et a ses propres
limites. Une personne humble est disposée a s’engager et a apprendre
sans se sentir sur la défensive ou en compétition, alors qu’une personne
timide peut éviter les situations par inconfort plutét que par une réelle
ouverture a apprendre d’autrui.

En bref, les personnes timides évitent le projecteur par inconfort, mais
cela ne signifie pas qu’elles se percoivent de maniere humble. L’humilité
repose sur une perception de soi équilibrée et ancrée, tandis que la
timidité est davantage liée a I'anxiété sociale et au souci de I'opinion
d’autrui, tout en entretenant souvent pour soi-méme des idées de
grandeur.

3 - L'humilité est-elle négative ?

Contrairement a un présupposé courant, on peut répondre que I"humilité
ne renvoie pas a une vision négative ou réductrice de soi-méme, mais
plutdt a une compréhension réaliste et raisonnable de ses limites et de sa

35



place dans l'univers. L'humilité ne nie pas les capacités et la dignité
humaine, mais elle reconnait simplement que l'individu n'est pas
entierement autonome, ni absolu, ni au centre de tout.

Voici plusieurs aspects a considérer.

Reconnaissance des limites

L’humilité implique de reconnaitre ses propres limites, erreurs et
imperfections. Cependant, cette reconnaissance n’est pas nécessairement
une condamnation ou une dévalorisation de ’lhomme. Au contraire, elle
peut étre vue comme un moyen de se libérer de 'orgueil et de la fausse
image de perfection. Ainsi, dans le christianisme, '"humilité est souvent
présentée comme une facon de reconnaitre que I'homme est une
créature, un étre dépendant de Dieu. Cette relation a Dieu confere a
I’lhumain une dignité spéciale, étant créé a lI'image de Dieu, tout en
rappelant ses limites naturelles.

Grandeur

Plusieurs traditions spirituelles et philosophiques considerent I’humilité
comme une voie de grandeur authentique. Pour étre humble, il faut non
seulement reconnaitre ses faiblesses, mais aussi accepter sa dignité et ses
responsabilités. Dans cette optique, I’"humilité est une forme de sagesse
qui permet a l'individu de se voir tel qu’il est réellement, sans se diminuer
mais aussi sans se surévaluer. L’humilité devient alors une qualité qui
permet a I'individu de progresser, d’apprendre et de s’ouvrir aux autres et
au monde. En étant conscient de ses limites, I’lhomme humble est aussi
capable de se dépasser et d’aspirer a la vertu, en acceptant I'aide de la
grace, des autres, doté d’une certaine noblesse d’ame ou d’une sagesse
supérieure.

L’humilité ne consiste donc pas a se rabaisser ou a nier sa propre valeur.
Elle consiste simplement a ne pas exagérer sa propre importance et a ne
pas étre centré sur soi-méme. Elle invite I'individu a reconnaitre que ses
qualités et réussites peuvent étre relatives, dépendantes de facteurs
extérieurs ou du soutien d’autrui. Ainsi, concevoir que I'humilité implique
une vision "négative" de ’lhomme serait un malentendu. Elle refléte plutot

36



une vision nuancée et équilibrée, qui permet de voir a la fois la dignité et
la finitude humaine.

Relation

L’humilité rappelle souvent a I'homme qu’il fait partie d’un tout plus
grand, qu’il n’est pas autosuffisant et qu’il a besoin des autres pour vivre
pleinement. Cette perspective conduit a des attitudes de respect,
d’ouverture et de solidarité, car I’humilité permet de voir la valeur chez
autrui et de se détacher de sa personne et de son image. Cette vision n’est
pas une vision négative de I'homme ; au contraire, elle célebre
I'interdépendance humaine et la force de l'union avec les autres. En
reconnaissant que sa propre valeur n’est pas absolue, l'individu humble
devient plus sensible aux besoins et aux qualités des autres, il en devient
plus “puissant”.

Différences philosophiques

Dans le christianisme, I"humilité est liée a la reconnaissance de Dieu
comme source de toute bonté, et de I'homme comme créature
dépendante. Cette dépendance ne diminue pas ’lhomme, mais la replace
dans une relation harmonieuse avec le Créateur, ce qui, en retour,
renforce sa dignité. En fait, en acceptant ses propres limites, on devient
plus disponible a |la grace de Dieu, ce que I'on appelait en latin capax dei,
capable de Dieu. Dans le bouddhisme, I'humilité découle de Ila
compréhension que l'identité est une illusion et que le vrai bonheur réside
dans le détachement et la compassion pour tous les étres. Dans le
stoicisme, I"humilité se manifeste par I'acceptation de ce qui échappe a
notre contrble. Reconnaitre nos limites par rapport a la nature et au
cosmos est vu comme une force, car elle permet de concentrer notre
énergie sur ce qui dépend de nous, et non comme une dévalorisation.

Plutdét qu’une vision négative, '"humilité désigne une vision réaliste et
authentique de I’humain. L’humilité est une maniere de célébrer sa nature
réelle, avec ses forces et ses limites, et de la vivre pleinement dans une
perspective de progrés moral et spirituel. Elle n’implique pas de rabaisser
I’'homme, mais de le libérer des illusions d'orgueil et d'égocentrisme, en le

37



réorientant vers une compréhension plus objective de lui-méme et de sa
place parmi les autres. Ainsi, ’lhumilité ne dévalorise pas I'homme, elle le
replace dans un cadre de dignité authentique et d’interconnexion, ou sa
valeur est reconnue sans exagération et ou il peut se développer en
harmonie avec le monde qui I’entoure.

E - HUMILITE EN OCCIDENT

1 - Introduction

L’humilité en tant que valeur morale et vertu n'a pas été introduite
spécifiquement par le christianisme en Occident, mais cette religion a joué
un réle majeur dans sa valorisation et son institutionnalisation dans la
culture. Examinons I'émergence historique et philosophique de I'humilité
depuis I'Antiquité et son évolution avec le christianisme.

Grece

Dans la Grece antique, I'humilité se nomme tapeinos, souvent traduit par
"humble" ou "bas", elle n'était généralement pas considérée comme une
vertu positive. Elle était souvent associée a la faiblesse, la soumission ou
I'indignité. Les idéaux grecs valorisaient plutot des qualités comme la
magnanimité, I'excellence et I'honneur, impliquant une affirmation de soi
et un souci de grandeur personnelle. Toutefois, dans certaines traditions
philosophiques, comme chez les stoiciens, on trouve des idées proches de
I'humilité, notamment dans la reconnaissance de sa place limitée dans
I'univers et de la nécessité de maitriser les prétentions individuelles, telles
I’arrogance, la présomption ou la vanité. Cela indique une préoccupation
constante chez eux : éviter les illusions sur soi-méme et maitriser les
passions qui perturbent la raison.

38



Rome

Chez les Romains, I'humilité était également percue comme une attitude
de faiblesse. La société romaine valorisait la virilité, la gloire et le prestige.
Des vertus comme la gravitas (dignité) ou la virtus (force morale, courage)
s'opposaient a l'idée de « s'abaisser ». Cependant, dans le cadre religieux,
ils reconnaissaient parfois I'humilité comme une attitude appropriée
devant les dieux, la piété, mais cela restait marginal.

Judaisme

Dans I'Ancien Testament, I'humilité est déja valorisée, notamment dans la
relation entre I'homme et Dieu. Par exemple, Moise est décrit comme "le
plus humble des hommes". Les Prophetes encouragent a "marcher
humblement avec ton Dieu", et les Psaumes louent les humbles que Dieu
éleve. Cette conception de I'humilité comme une reconnaissance de la
dépendance a Dieu a influencé la pensée chrétienne.

2 - Le Christianisme

Le christianisme introduit un renversement des valeurs courantes
dominantes de I'Antiquité. Alors que la culture gréco-romaine tendait a
valoriser la gloire, la puissance et I'honneur, le message chrétien exalte les
humbles, les pauvres, et les « petits ». « Heureux les humbles, car ils
hériteront de la terre. » (Matthieu 5:5). « Quiconque s'éleve sera abaissé,
et celui qui s'abaisse sera élevé. » (Luc 14:11). « Mais beaucoup de
premiers seront les derniers, et beaucoup de derniers seront les
premiers." (Matthieu 19:30). Jésus lui-méme incarne I'humilité : né dans
une condition modeste, vivant une vie de service, et acceptant la mort sur
la croix, une exécution réservée aux criminels et aux esclaves

Pour les premiers chrétiens, I'humilité devient une vertu fondamentale,
car elle reflete la dépendance a Dieu et la reconnaissance de ses propres
limites. Saint Augustin (4?-57? siécle) insiste sur I'humilité comme la base
de toute vertu, car elle permet de reconnaitre que tout bien vient de Dieu.
Cette valorisation se reflete aussi dans l'ascétisme chrétien et la vie

39



monastique, ou I'humilité est pratiquée activement comme un moyen
d'imiter le Christ.

Avec la christianisation de I'Empire romain, I'humilité devient une valeur
institutionnelle, notamment dans I'Eglise. Les leaders religieux, évéques
ou abbés, sont censés faire preuve d'humilité dans leur réle de serviteurs
de Dieu et de la communauté. Toutefois, cette valorisation a donné lieu a
des tensions avec les ambitions politiques ou personnelles, montrant la
difficulté d'une pratique authentique de I'humilité.

Ainsi, dans la tradition chrétienne, I'humilité n'est pas une faiblesse mais
une force, car elle permet de se libérer de I'orgueil, considéré comme la
racine de tous les péchés, comme un affaiblissement de I'ame. Cette idée
a marqué profondément la culture occidentale, ou I'humilité est devenue
une valeur morale largement reconnue.

A I'époque moderne, des penseurs comme Nietzsche ont critiqué cette
valorisation chrétienne de I'humilité, la considérant comme une forme de
soumission ou de « moralité d'esclave » qui empéche I'hnomme d'affirmer
pleinement sa puissance et sa créativité. Cependant, d'autres traditions
philosophiques et spirituelles, y compris non chrétiennes, ont réinterprété
I'humilité comme une qualité essentielle pour vivre en harmonie avec soi-
méme et avec les autres. Ainsi, le christianisme n'a pas inventé I'humilité,
mais il I'a transformée, universalisée et intégrée dans les fondements de la
culture occidentale.

3 - Tensions au sein du christianisme

Néanmoins, dans |'histoire du christianisme, il existe une tension notable
entre les traditions qui mettent en avant une vision positive de I'homme,
telle que celle de « I'imago viva Dei » (image vivante de Dieu), et celles qui
insistent davantage sur une vision négative de la nature humaine, centrée
sur le péché et la chute. Ces divergences refletent des différences dans la
maniére dont les penseurs chrétiens ont interprété la condition humaine,
la relation avec Dieu, et la nécessité de la grace.

40



L'idée d'imago Dei souligne la dignité fondamentale de I'homme, créé a
I'image de Dieu, capable de refléter les attributs divins comme I'amour, la
justice et la créativité. Cette perspective est souvent associée a une
théologie qui valorise la capacité humaine a coopérer avec Dieu. Par
exemple Irénée de Lyon (2? siecle), qui considére 'homme comme créé
bon mais immature, destiné a croitre dans la ressemblance avec Dieu. La
chute n'est pas un désastre irrémédiable, mais une étape dans un
processus de maturation. Ou Thomas d'Aquin (13? siecle), qui insiste sur
I'idée que I'image de Dieu subsiste dans I'homme, méme apres la chute,
notamment dans sa raison et son libre arbitre. La grace perfectionne la
nature humaine plutoét que de la remplacer. Dans certaines traditions,
comme le catholicisme classique ou certaines écoles de pensée
orthodoxes, I'homme est vu comme capable de collaborer avec la grace
divine pour restaurer l'image de Dieu en lui. Cela met l'accent sur la
participation active de I'homme dans son salut. L'Eglise orthodoxe insiste
sur la théosis, ou déification, ou I'homme est appelé a devenir pleinement
participant de la nature divine, ce qui soulignhe son potentiel spirituel
élevé. Certaines traditions chrétiennes mettent davantage en avant les
vertus humaines (amour, justice, service) comme des expressions de
I'imago Dei, valorisant la dignité et la vocation humaine, méme dans un
monde marqué par le péché.

D’autres traditions mettent I'accent sur le péché originel et la corruption
totale. Cette vision met I'accent sur la chute d'Adam et Eve comme une
catastrophe qui a corrompu la nature humaine dans son ensemble, une
sorte de culpabilité ontologique. L'homme est vu comme incapable de
faire le bien sans l'intervention radicale de la grace divine. Par exemple
Saint Augustin (57 siecle), qui développe une doctrine spécifique du péché
originel, affirmant que tous les hommes naissent dans un état de péché et
sont totalement dépendants de la grace divine pour leur salut. Ou Jean
Calvin (167 siecle), principal fondateur de la tradition protestante
réformée, qui insiste sur la "dépravation totale" de I'homme, incapable de
se tourner vers Dieu par lui-méme en raison du péché. Certaines traditions
insistent sur le fait que I'hnomme, a cause du péché, est totalement
impuissant et que seule la grace de Dieu, agissant de maniére souveraine,
peut restaurer la relation avec Dieu. Par exemple, Martin Luther (167?
siecle) insiste sur la justification par la foi seule comme source de salut, et
sur le fait que les ceuvres humaines ne contribuent en rien au salut. La
nature humaine est entierement dépendante de la miséricorde divine.

41



Ainsi certaines visions mettent I'accent sur la faiblesse, I'orgueil et la
tendance de I'homme a pécher, a cause de sa nature déchue. Cette
perspective peut encourager un ascétisme rigoureux et une méfiance
envers les réalisations humaines, incitant a une grande humilité.

Les textes originaux du christianisme, de nature diverse, expliquent déja
cette tension doctrinale interne. Par exemple, le récit de la création
(Genése 1-2) met en avant la bonté originelle de I'homme, créé a l'image
de Dieu. Mais le récit de la chute (Genése 3) introduit la réalité du péché
et de la séparation de Dieu, ce qui a conduit a des interprétations
divergentes sur la « condition naturelle » de I'homme. Ensuite diverses
théologies, influencées par Platon ou Aristote, par exemple Thomas
d'Aquin, tendent a souligner la capacité humaine a tendre vers le bien et a
se perfectionner. En revanche, des courants influencés par un pessimisme
stoicien, manichéen, ou chez Augustin, insistent davantage sur la fragilité
et la corruption de la nature humaine. Dans les périodes de crise ou
d'insécurité, comme a la fin de I'Empire romain ou pendant la Réforme
protestante, les visions négatives de I'homme ont parfois été amplifiées,
en mettant l'accent sur la dépendance totale envers Dieu. En revanche,
dans des contextes plus stables, des visions plus positives et équilibrées
ont pu émerger.

Ainsi deux visions s’opposent. Une théologie insistant sur I'imago Dei, qui
valorise la dignité et le potentiel humain, et une théologie centrée sur le
péché qui insiste sur I'humilité et la dépendance totale a Dieu. Néanmoins,
certaines traditions chrétiennes modernes cherchent a réconcilier ces
perspectives. Elles reconnaissent a la fois la grandeur de la vocation
humaine en tant qu'image de Dieu et la réalité de la chute, qui obscurcit
cette image mais ne la détruit pas. La rédemption en Jésus-Christ est alors
vue comme le processus de restauration de cette image originelle. Ainsi,
I'histoire du christianisme témoigne d’une tension entre une vision
positive et une vision négative de I'homme, qui reflete finalement le
paradoxe de la condition humaine dans sa relation avec le divin.

4 - Continuité historique

Certains théoriciens postulent que l'introduction de I'humilité comme
vertu constitue une révolution radicale dans I'histoire occidentale. lls

42



présupposent que jusqu’a l'arrivée du christianisme primitif, dans les
sagesses antiques, le chemin spirituel consistait a découvrir la divinité en
soi, par une sorte de processus « naturel ». lls estiment que dans les
sagesses préchrétiennes, il s’agit uniguement de se dépouiller pour
découvrir, au fil de I'exercice, que notre nature profonde s’identifie avec
celle de Dieu, de I'absolu, de la vérité ultime. Or avec le christianisme, la
conception de la nature humaine change radicalement, puisque notre
nature profonde est d’étre des pécheurs, de « pécher », qui
étymologiquement, du latin peccare signifie « trébucher », et de 13, « faillir
», « commettre une faute ». Le terme anglais « sin » désigne a l'origine
une transgression de la loi divine ou une faute morale. Il est
étymologiquement lié a l'idée d'étre « vraiment coupable » d'une
accusation ou d'une charge. Dans la Bible hébraique, le mot pour péché
est « chata », qui signifie « manquer la cible » ou « échouer ». Ce terme
traduit la notion de manquement a une norme ou a un objectif, en
particulier dans un contexte moral ou religieux, de sens similaire, en grec
ancien, au terme « hamartia ». Ceci met l'accent sur l'idée de ne pas
atteindre un niveau moral désiré ou de manquer a ses devoirs. Ainsi nous
constatons que dans toutes ces langues, le concept de « péché » est
étroitement associé a l'idée de ne pas satisfaire a une norme morale ou
divine, représentée métaphoriquement comme le fait de « manquer la
cible », de « tomber », donc de « faillir ». Et a travers le concept de péché
originel, cette qualité de pécheur devient ontologique, elle est la nature
méme de I'homme, une faute originelle et fondamentale.

Par conséquent, intrinsequement, Dieu ne serait pas avec nous ou en
nous, nous serions éloignés de la puissance divine. Pourtant, nous
sommes ses créatures, nous sommes a son image, donc il doit subsister en
nous une trace de lui, mais difficilement déchiffrable. Or le chemin
spirituel est censé mettre en lumiere la distance infinie et irréductible
entre nous et Dieu. C'est a I'aune de cette distance conscientisée que le
chrétien connait Dieu, par reflets, par ombres, jamais directement,
toujours par des médiations cryptiques. lls se réferent souvent au texte de
Paul : « Aujourd’hui, nous voyons dans un miroir, d’'une maniere confuse
», mais ils oublient le texte de Jean; "Cette lumiére était la véritable
lumiére, qui, en venant dans le monde, éclaire tout homme.", une vision
plus « encourageante ».

Ainsi I'Homme se connait lui-méme en tant qu’étre errant, qui doit
s’humilier devant Dieu, se repentir et espérer la grace. Le salut ne peut

43



venir de nous, nous sommes incapables de nous guider nous-mémes.
L’attitude qui se révele nécessaire est alors I'humilité, qui est non
seulement une vertu morale, mais une qualité existentielle et
épistémologique par laquelle l'individu reconnait son hétéronomie
fondamentale et son impuissance gnoséologique. Elle ne concerne pas
seulement nos actions ou comportements, elle est liée a notre essence, a
la maniere dont nous nous situons dans le monde et dont nous
comprenons notre place dans ['univers. L'humilité implique Ia
reconnaissance de notre finitude, de nos limites, de notre dépendance a
qguelque puissance transcendante, que ce soit la nature, les autres, ou
Dieu pour les croyants. Elle représente une prise de conscience de nos
limites cognitives, de notre incapacité a tout savoir ou a tout comprendre
pleinement. Cela signifie accepter que nos perceptions et nos
compréhensions du monde sont partielles, limitées et biaisées, et nous
invite a rester ouverts a |'apprentissage, a la remise en question, a
reconnaitre notre dépendance a des sources extérieures pour acquérir de
nouvelles connaissances. Comprendre et accepter cette hétéronomie
fondamentale consiste a reconnaitre cette dépendance et a abandonner
I'illusion d'une totale autonomie, reconnaitre que I'humain a des limites
intrinseques dans sa capacité a connaitre ou a comprendre pleinement le
monde, a accéder a la vérité ultime, a I'absolu. L'humilité consiste alors a
accepter cette impuissance sans arrogance ni désespoir, en cultivant
I'ouverture a une « autre » réalité, plus substantielle. Cela représente une
vision élargie de I'humilité, qui dépasse la simple modestie pour en faire
une attitude fondamentale vis-a-vis de la vie, de l'identité et du savoir. |
semble que cette posture se soit inversée de nos jours avec le refus de
toute forme de domination, la traque de tout pouvoir, le refus de toute
verticalité, et I'exaltation de la subjectivité et de la particularité.

Néanmoins, on trouve trace d’une telle attitude déja dans les courants
spirituels préchrétiens. Dans le néoplatonisme, Plotin et ses successeurs
pronent "'union avec le principe premier, I’'lUn, mais cela passe par un
processus rigoureux de purification intellectuelle et morale, qui inclut
I’ascension vers un principe transcendant. L'Un n’est pas immanent dans
I’ame humaine ; c’est un but a atteindre par un cheminement d’élévation,
non simplement une découverte de soi. Dans le stoicisme, la divinité n’est
pas strictement découverte en soi, mais dans I’harmonie avec le logos
universel. 'homme doit vivre selon la raison divine, présente dans |'ordre
du cosmos, mais cette approche valorise aussi la discipline personnelle

44



sans une identification directe avec le divin. Dans le manichéisme, cette
religion dualiste considere ’homme comme tiraillé entre les forces de la
lumiere et des ténebres. Il ne s’agit pas tant de découvrir Dieu en soi, mais
de libérer I'ame divine captive dans le monde matériel. Cette vision de
I’'homme est déja marquée par une certaine distance par rapport au divin.
L'idée proposée par Socrate selon laquelle que I'humain est une « étincelle
divine plongée dans la boue» implique aussi une nature humaine
problématique, un principe qui trouve ses origines dans des traditions
antérieures, comme l'orphisme, une métaphore qui appartient a une
tradition antique de pensée spirituelle et cosmologique. On voit comment
cela engendre dans le schéma socratique une attitude de grande humilité :
« Je sais que je ne sais rien. », qui le pousse en permanence a la recherche
et au dialogue.

Ainsi, la théologie chrétienne enseigne que 'homme a été créé bon, a
I'image de Dieu, mais le péché originel a introduit la corruption dans la
nature humaine. Cependant, cette « nature de pécheur » n’est pas percue
comme la nature profonde et essentielle de I'homme, et le salut vise
précisément a restaurer cette image divine originelle. D’autre part, bien
que Dieu soit transcendant, le christianisme valorise également la notion
de relation personnelle avec Dieu, notamment par I'incarnation de Jésus-
Christ, qui établit un lien entre le divin et I"humain. La théologie
chrétienne met aussi en avant « I'inhabitation » (la présence intérieure) de
I’'Esprit Saint ou de la Trinité dans I'ame en état de grace, ce qui relativise
guelque peu la distance percue entre 'homme et Dieu. Et dans de
nombreuses traditions chrétiennes, notamment dans le mysticisme et
I’orthodoxie, ’'homme est appelé a une union avec Dieu, le principe de
théosis ou déification, ce qui montre que la distance n’est pas vue comme
insurmontable. Dans le christianisme, I'humilité n’est pas seulement
I’acceptation de sa faiblesse ou de son ignorance ; elle implique aussi la
reconnaissance de sa dignité en tant que créature de Dieu et de la
possibilité de progresser spirituellement a travers a la grace divine. De
plus, réduire 'humilité a une soumission pure et simple peut mener a une
interprétation incorrecte de la vertu chrétienne, qui inclut également la
confiance en Dieu et en la capacité de 'homme a s’améliorer par sa
coopération avec la grace. L’humilité chrétienne est principalement une
vertu morale, et bien qgu’elle puisse avoir des implications sur la
connaissance de soi et de Dieu, on ne peut pas la présenter comme une
incapacité de connaitre. L'homme peut, par la foi, la priere et la grace,

45



connaitre Dieu partiellement mais de maniére appropriée. D’autre part, la
conception du réle de I’homme dans le salut et sa relation a Dieu varie
entre les différentes traditions chrétiennes. Le catholicisme met I'accent
sur la coopération entre la grace et la liberté humaine. Le protestantisme
insiste davantage sur la dépendance totale de la grace. L'orthodoxie met
en avant le processus de déification, ou I'homme est appelé a une union
avec Dieu, réduisant ainsi quelque peu la distance ontologique avec le
divin.

Ainsi, bien que le christianisme ait introduit une conception renouvelée de
['humilité, en I'établissant comme une vertu centrale, cette vertu trouve
des racines dans les traditions philosophiques et religieuses de I'Antiquité.
L'idée de relier spécifiquement I"humilité a la relation de I'homme avec
Dieu, a la reconnaissance de sa dépendance a la grace divine, fait écho par
exemple a l'idée stoicienne que trouver sa place dans l'ordre cosmique
implique une forme d'humilité face a la nature et au destin.

F - FIGURES DE L’HUMILITE

Pour illustrer le concept d’humilité, nous allons brievement décrire
quelques figures historiques célebres qui incarnent cette notion, de
différentes manieres. Bien entendu, nous reconnaitrons certains schémas
fondamentaux de I’humilité chez ces personnages fameux.

Laozi (Chine, Vle siécle av. J.-C.)

Laozi, le fondateur légendaire du taoisme et auteur du Tao Te King, faisait
de I'humilité une vertu centrale de sa philosophie. Dans le taoisme,
I"humilité est associée a l'alignement avec le Tao, le flux naturel de
I"'univers, en renoncant a I’'ego, a 'ambition et au désir de contrdle. Laozi
enseignait que I'humilité implique la souplesse, la patience et la simplicité,
la comparant a I'eau, qui, bien que douce, peut faconner les roches les
plus dures. Ses enseignements pronent une humilité silencieuse et
effacée, qui valorise I’lharmonie intérieure plutét que le pouvoir extérieur.

46



Bouddha (Inde, 563—-483 av. J.-C.)

Siddhartha Gautama, connu sous le nom de Bouddha, abandonna sa vie
princiere pour rechercher [lillumination et se consacrer a la
compréhension et a I'atténuation de la souffrance humaine. Apres avoir
atteint I"éveil, il enseigna la « Voie du Milieu », qui prone I’équilibre, la
compassion et 'humilité. L’humilité du Bouddha est évidente dans ses
enseignements sur I'anatta (non-soi), qui invite a abandonner I'ego et les
attachements. Plutét que de se présenter comme une figure divine, il se
voyait comme un guide, affirmant que tout individu pouvait atteindre
I'illumination par une vie attentive et empreinte de compassion.

Confucius (Chine, 551-479 av. J.-C.)

Confucius, le grand philosophe chinois, considérait I’humilité comme un
élément clé de la conduite éthique et de I’harmonie sociale. Il pronait des
vertus telles que le ren (bienveillance) et le li (conduite appropriée), une
attitude qui implique I'humilité dans les interactions avec autrui.
Confucius se voyait souvent comme un apprenant plutot gu’un maitre de
la connaissance, affirmant : « Lorsque je marche avec deux autres, chacun
est mon professeur. » Il menait une vie modeste et voyageait pour
transmettre son enseignement, privilégiant I'intégrité morale au prestige
personnel. Son approche humble de I'apprentissage et des relations a
posé les bases du confucianisme, qui valorise 'humilité, le respect et le
service.

Socrate (Grece, 470-399 av. J.-C.)

Socrate, I'un des fondateurs de la philosophie occidentale, a proclamé : «
Je sais que je ne sais rien », une déclaration devenue la pierre angulaire de
sa méthode philosophique. Plutét que de se présenter comme une
autorité, Socrate cherchait humblement la vérité a travers le
questionnement, croyant que la sagesse commence par la reconnaissance
de sa propre ignorance. Il était un fervent critique de la connaissance
comme une forme de pouvoir fallacieux et prétentieux, s’opposant a la
véritable puissance de la raison, accessible a tous. Son humilité
transparaissait dans son approche de [|‘apprentissage et de

47



I’enseignement, encourageant les autres a rechercher la connaissance
sans arrogance ni orgueil.

Marc Aurele (Rome, 121-180 apr. J.-C.)

Marc Aurele, empereur romain et philosophe stoicien, est largement
respecté pour son humilité, son intégrité et son engagement envers la
sagesse. Bien qu’il ait détenu un immense pouvoir, il considérait son role
comme un devoir envers le peuple romain plutét qu’un moyen
d’autoglorification. Dans ses « Pensées pour moi-méme », il réfléchit a
I'importance de la discipline, de la modestie et a la nature éphémere de la
gloire et du pouvoir. Ses écrits témoignent d’une profonde humilité face
aux défis de la vie, lui rappelant sans cesse d’agir avec compassion et
retenue, en gardant conscience de ses propres limites.

L’Empereur Ashoka (Inde, 304-232 av. J.-C.)

Ashoka, initialement un souverain puissant et impitoyable de I'Empire
Maurya en Inde, a subi une transformation profonde apres avoir été
témoin des horreurs de la guerre. Suite a sa conversion au bouddhisme, il
a adopté I'humilité et s’est consacré a un régne fondé sur la compassion,
la justice et I'intégrité morale. Il a promu la non-violence, établi des lois
pour protéger les animaux et les groupes vulnérables, et diffusé les
enseignements bouddhistes a travers I’Asie. Son humilité se manifeste
dans son désir de servir son peuple et de promouvoir la paix, privilégiant
le bien-étre général plutot que I'expansion de son propre pouvoir.

Saint Francois d’Assise (ltalie, 1181 - 1226)

Saint Francois d’Assise est communément considéré comme un exemple
d’humilité. Sa vie et ses enseignements sont souvent cités comme
incarnant cette vertu a travers la simplicité, la compassion et un profond
respect pour toute la création. Il a volontairement choisi une vie de
dénuement, renongant a la richesse et au statut de sa famille pour vivre
parmi les pauvres. Il a adopté un mode de vie simple, portant une robe
grossiere et vivant dans la misere, afin d’étre pleinement connecté aux
membres les plus vulnérables de la société. Il a ainsi renoncé a tout

48



confort personnel ou privilege pour servir les autres et incarner ses
propres valeurs.

Saint Francois montrait une profonde révérence pour toutes les créatures
et le monde naturel, considérant les animaux, les plantes et
I’environnement comme faisant partie de la création de Dieu. Son célebre
Cantique du Soleil, dans lequel il s’adresse au soleil, a la lune, au vent et
aux animaux en les appelant « frére » et « sceur », refléte sa vision humble
selon laquelle les humains ne sont pas supérieurs mais interconnectés
avec toute forme de vie, reconnaissant et honorant la dignité inhérente a
toute la création. Il s’est entierement dévoué a aider les pauvres, les
malades et les exclus de la société, y compris les lépreux, souvent rejetés a
I’époque. Il sidentifiait avec les marginalisés, sans aucune prétention de
supériorité. Il évitait toute reconnaissance ou louange pour ses actions et
ses enseignements. || décourageait ses disciples de rechercher le pouvaoir,
le statut ou la richesse, les exhortant plutot a vivre dans I'humilité et
I’obéissance.

Lorsque les gens commencerent a 'admirer comme une figure sainte, il
détournait souvent cette attention, mettant en avant ses propres limites
et imperfections et dirigeant les autres vers Dieu plutét que vers lui-
méme. Pour lui, I'"humilité signifiait une soumission totale a la volonté
divine. Il se voyait comme un serviteur de Dieu, prét a sacrifier ses propres
désirs et besoins pour accomplir ce qu’il croyait étre un appel divin. Sa
priere, « Seigneur, fais de moi un instrument de ta paix », reflete son désir
d’étre un humble canal de I'amour, de la paix et de la compassion, plutot
qgue de rechercher une quelconque reconnaissance personnelle.

Mahatma Gandhi (Inde, 1869 - 1948)

Gandhi a mené le mouvement pour lI'indépendance de I'Inde grace a la
résistance non violente, mettant en avant l'importance du service aux
autres, du rejet de la richesse matérielle et d’'un mode de vie simple. Ses
choix personnels, comme porter des vétements simples faits a la main,
vivre modestement et pratiquer le végétarisme, reflétaient son
engagement envers I’humilité et sa solidarité avec les populations les plus
pauvres de I'Inde. L’humilité de Gandhi n’était pas une effacement de soi,
mais était fondée sur la conviction qu’un leader doit servir et élever les
autres plutot que de rechercher un gain personnel ou le pouvoir.

49



Simone Weil (France, 1909 - 1943)

Simone Weil est une philosophe et mystique qui a mené une vie marquée
par une profonde empathie envers les opprimés et une quéte spirituelle
intense. Elle a volontairement choisi de partager les conditions de vie des
ouvriers en travaillant dans des usines, cherchant a comprendre leur
souffrance et leur humiliation de l'intérieur. Elle a décrit cette expérience
comme une forme de « servitude" qui I'a profondément affectée, la
confrontant a I'humiliation et a l'affliction. Pour elle, I'hnumilité impliquait
une « anéantissement de soi » pour accéder a la vérité, en spécifiant que «
nous n'avons pas a acquérir I'humilité, il y a de I'humilité en nous.» Par sa
vie d'abnégation, son engagement envers les démunis et sa réflexion
profonde sur la nature de I'humilité, Simone Weil incarne cette vertu de
maniere exemplaire.

Mere Teresa (Albanie, 1910 - 1997)

Mere Teresa a consacré sa vie a aider les « plus pauvres parmi les pauvres
» a Calcutta et a fondé les Missionnaires de la Charité, une organisation
dédiée a I'aide aux personnes dans le besoin. Elle a vécu modestement et
a travaillé aupres des malades, des mourants et des marginalisés,
choisissant de rester proche de ceux gu’elle servait. Son humilité était
évidente dans sa vie quotidienne, car elle fuyait la célébrité et Ia
reconnaissance, détournant souvent les éloges vers sa mission plutot que
vers elle-méme. Elle montrait son humilité en traitant chaque personne
avec compassion et dignité, indépendamment de leur statut social ou de
leur condition.

Nelson Mandela (Afrique du Sud, 1918 - 2013)

Nelson Mandela, qui a passé 27 ans en prison pour son activisme contre
I'apartheid en Afrique du Sud, est devenu un leader axé sur la
réconciliation plutét que sur la vengeance. Malgré les épreuves qu’il a
traversées, Mandela était prét a dialoguer avec ses anciens adversaires ou
persécuteurs pour construire une société plus juste. En tant que premier
président noir de I’Afrique du Sud, il a pratiqué I’humilité en écoutant les
autres, en travaillant de maniere collaborative et en refusant d’utiliser sa
position pour affirmer un pouvoir personnel. L’humilité de Mandela était

50



ancrée dans son profond engagement envers la justice, I'unité et le bien-
étre de tous les Sud-Africains, mettant toujours les intéréts de son pays
avant les siens.

Ces figures, tout en ayant une forte personnalité, ont démontré I’"humilité
a travers la retenue, le désintéressement, la compassion et le service.
Chacune d’elles a mis I'accent sur le leadership éthique et le bien-étre des
autres plutot que sur I'ambition personnelle ou le pouvoir. Elles illustrent
que la véritable humilité repose sur la conscience de soi, la force
intérieure et un engagement a élever autrui. Leur héritage a influencé les
valeurs de I'humilité a travers la philosophie, I'activisme social et la
spiritualité au fil des siecles.

G - LE CAS DE JESUS

Le paradoxe

Jésus-Christ constitue un cas intéressant du paradoxe de I'humilité. D'un
coté, il mene une vie assez « glorieuse », il s'exprime avec une certaine
audace en parlant de lui-méme, se décrivant méme comme « le Fils de
Dieu ». Il déclare de maniére fracassante « Je suis le chemin, la vérité et la
vie », ou méme « Ne croyez pas que je sois venu apporter la paix sur la
terre! Je ne suis pas venu apporter la paix, mais I'épée, car je suis venu
mettre la division entre I'homme et son pere, entre la fille et sa meére,
entre la belle-fille et sa belle-mére, et I'on aura pour ennemis les membres
de sa famille. » Il nourrit des projets ambitieux a propos de lui-méme et de
I'humanité, et pourtant il demeure un exemple historigue majeur de
I'humilité. Différents aspects de sa personnalité illustrent cette qualité. Il
met en avant le service des autres comme une valeur fondamentale,
déclarant périodiqguement que « le Fils de I'Homme n'est pas venu pour
étre servi, mais pour servir ». Le titre de « Fils de I'Homme » reflete
I'humilité de plusieurs manieres significatives, en soulignant a la fois
I'identification de Jésus a I'humanité et sa volonté d'endosser un réle de
service, de souffrance et de sacrifice plutot qu'un rble de gloire ou de
pouvoir immédiat. En se désignant comme « Fils de 'Homme », il se situe

51



dans I'expérience humaine plutot qu'au-dessus d'elle. Ce titre insiste sur
sa pleine humanité, montrant qu'il n'est pas éloigné des luttes, des limites
et des vulnérabilités humaines. Contrairement a des titres tels que « Fils
de Dieu » ou « Messie », qui mettent en avant un statut divin ou
prophétique, ou « Roi », qui évoque le pouvoir, le prestige et |'autorité
politique, « Fils de I'Homme » renvoie a sa solidarité avec les gens
ordinaires et a son choix de partager pleinement la condition humaine. Il
utilise fréquemment « Fils de 'Homme » en référence a la souffrance et a
la mort qui I'attendent, déclarant par exemple : « Le Fils de 'Homme doit
souffrir beaucoup de choses ». En adoptant ce titre pour se décrire
comme celui qui va endurer la souffrance, voire la mort, il met en lumiere
une humilité qui implique I'abnégation et le sacrifice. Plutét que d'éviter
I'adversité ou d'affirmer son autorité pour échapper a son destin, il
embrasse volontairement un chemin de vulnérabilité et de souffrance
pour le bien des autres.

L'expression « Fils de I'Homme » est un titre modeste et discret. Il ne
véhicule pas une impression de grandeur ou de statut élevé. Ce choix de
titre permet a Jésus de parler de sa mission sans susciter d'attentes
politiques ou sociales en matiere de leadership immédiat ou de conquéte.
Ce titre souligne subtilement un type de pouvoir différent, un pouvoir
fondé sur I'humilité, le service et la maitrise de soi. Il l'utilise pour se
décrire comme le serviteur d’autrui. Cette autodescription met en avant
I'humilité en insistant sur le fait que son objectif n'est pas
I'autoglorification, mais bien le soutien et le sacrifice. Ce role de serviteur
contraste avec I'image typique d'un dirigeant ou d'un roi, révélant que son
autorité s'exprime par I'amour, le service et la compassion plutét que par
la domination.

Dans la Bible hébraique, I'expression « fils de I'homme » est parfois
employée pour désigner des prophetes, par exemple lorsque Dieu
s'adresse a Ezéchiel en I'appelant « fils de I'hnomme » pour souligner son
humanité et son humilité devant Dieu. L'usage que fait Jésus de ce titre
I'inscrit dans cette tradition prophétique, suggérant qu'il est un humble
serviteur de la volonté de Dieu et un représentant de I'humanité, plutot
gu'une figure revendiquant un privilege divin. Méme lorsque Jésus évoque
la gloire future du « Fils de 'Homme » dans un contexte eschatologique,
en faisant allusion a son retour a la fin des temps, cette gloire est
présentée comme le résultat de son chemin de souffrance et de service
empreint d'humilité. Son exaltation n'est pas immédiate, mais découle de

52



son humilité, montrant que son autorité ultime repose sur son propre
sacrifice.

Ainsi, le titre de « Fils de 'Homme » véhicule I'humilité en mettant en
avant I'numanité de Jésus, sa volonté de souffrir et de servir, ainsi que son
choix d'aborder sa mission avec modestie et sacrifice plutét qu'avec
domination ou autopromotion. |l reflete une forme d'humilité qui accepte
un role simple et embrasse la vulnérabilité, offrant un contraste saisissant
avec les attentes de grandeur et de pouvoir. Ce choix de titre contribue a
définir la mission de Jésus comme étant centrée sur I'amour, le service et
le sacrifice, qui sont des aspects essentiels de I'humilité.

Parmi les divers aspects de sa biographie, il est décrit comme ayant lavé
les pieds de ses disciples, une tache habituellement réservée aux
serviteurs, afin de démontrer que I'humilité, le soin et la dévotion sont des
valeurs essentielles. Il enseigne que la véritable grandeur réside dans
I'assistance aux autres. De plus, il a cherché a se rapprocher et a s'associer
avec ceux qui sont en marge de la société, y compris les pauvres, les
malades et les exclus. Cette approche, qui ne tenait pas compte des
hiérarchies sociales et valorisait chaque personne de maniere égale, était
une démonstration profonde d'humilité, puisque personne n'est considéré
supérieur. Il enseignait que chacun, quel que soit son statut, méritait
compassion et dignité. Il a accepté la souffrance, en particulier durant ses
derniers jours, comme faisant partie de sa mission, sans rechercher le
pouvoir ni la revanche. Sa crucifixion est considérée dans |'enseignement
chrétien comme l'acte supréme de renoncement, puisqu'il a enduré
volontairement douleur et humiliation pour le bien des autres.

Un point important doit étre souligné. Jésus a été humilié physiquement
et publiguement, mais il n'a pas ressenti I'humiliation comme nous Ia
concevons habituellement. Autrement dit, il a pu subir une humiliation
extérieure sans intérioriser la honte ou la dégradation qui I'accompagnent
en général. Il a accepté volontairement cette mortification comme faisant
partie intégrante de sa mission et de son don a I'humanité. Son
acceptation de sa « dégradation» fut percue comme un acte d'humilité et
d'amour supréme, rendant la honte extérieure moins douloureuse sur le
plan personnel car elle servait un dessein supérieur. Il considérait sa
souffrance comme |'accomplissement du plan divin, ce qui l'aidait a la
supporter sans succomber aux sentiments d'humiliation personnelle.
L'humiliation affecte durement les gens parce qu'elle remet en cause leur

53



fierté, leur image ou leur estime de soi. Cependant, I'humilité et le
détachement personnel chez Jésus signifiaient qu'il ne jugeait pas sa
propre valeur en fonction du traitement que lui réservaient les autres.
Cette distanciation I'a aidé a supporter les moqueries, le rejet et la
souffrance sans se sentir diminué ou dévalorisé. Pendant sa crucifixion, les
Evangiles le décrivent faisant preuve de compassion méme envers ceux
qui lui infligeaient la souffrance : « Pére, pardonne-leur, car ils ne savent
pas ce qu'ils font. » Cette sollicitude suggéere une attention portée sur le
bien-étre et le pardon plutot que sur sa propre souffrance ou son
« avilissement », ce qui lui permettait de transcender les sentiments
d'insulte ou de honte personnels. Jésus est généralement décrit comme
possédant un sentiment inébranlable d'identité et de mission, ancré dans
sa relation avec Dieu. Pour cette raison, il ne cherchait pas la validation
par l'approbation humaine, ce qui lui permettait de rester ferme méme
face a une profonde déchéance. Cette description de sa personne met en
lumiere son humilité, son altruisme et son engagement envers sa mission,
placant son objectif au-dessus de sa fierté personnelle. Et cette capacité a
servir quelque chose de plus grand que soi est probablement une
caractéristique essentielle de I'humilité.

Jésus enseignait fréquemment I'humilité, exhortant les gens a « tourner
I'autre joue », a « aimer vos ennemis » et a éviter de rechercher la
notoriété. Dans la parabole du pharisien et du publicain, il mettait en
lumiere I'humilité d'un collecteur d'impots repentant, en la contrastant
avec l|'autosatisfaction du « bon » pharisien, soulignant que I'humilité du
coeur est plus importante que les apparences extérieures. Les pharisiens
étaient des juifs pieux, respectés pour leur observance stricte de la Loi
mosaique. Les publicains étaient des administrateurs au service des
Romains, souvent méprisés car considérés comme corrompus et
collaborateurs de I'occupant. Le premier, fier de lui-méme, priait a haute
voix en disant: « Mon Dieu, je te rends grace de ce que je ne suis pas
comme les autres hommes, qui sont voleurs, injustes, adultéres, ou méme
comme ce publicain. Je jeline deux fois par semaine, je donne la dime de
tout ce que je possede. » Tandis que le publicain, réservé, nose méme pas
lever les yeux vers le ciel, il se frappe la poitrine et prie en disant : « Mon
Dieu, aie pitié de moi, qui suis un pécheur. »

Il ne faut pas oublier que I'humilité se moque de la reconnaissance
extérieure. Jésus a mené une vie simple, privilégiant la richesse spirituelle
plutdt que la richesse matérielle, et conseillant a ses disciples de faire de

54



méme. Il évitait constamment de rechercher le pouvoir politique, la
célébrité ou la richesse personnelle, insistant sur une vie axée sur les
valeurs spirituelles et le service. D’ailleurs, dans plusieurs récits des
Evangiles, Jésus recommande la discrétion aprés avoir accompli des
miracles, comme, aprés avoir guéri un lépreux, afin de ne pas susciter une
admiration superficielle et vaine.

Ainsi, Jésus est considéré comme une figure d'humilité en raison de ses
enseignements, de ses actions et de son mode de vie, qui se concentrent
sur l'altruisme, le service, la compassion et la volonté de renoncer aux
gains personnels au bénéfice d’autrui. Cette humilité constitue I'un des
piliers de I'enseignement chrétien et a fait de Jésus un exemple historique
largement reconnu de charisme humble et d'intégrité morale.

Obijections

Certains critiques pourraient remettre en question son humilité, du fait
gue Jésus se présente comme le « Fils de Dieu » ou qu'il affirme « Je suis le
chemin, la vérité et la vie », des propos qui, a premiere vue, semblent en
contradiction avec I'humilité. Dans de nombreux contextes, se poser
comme la voie unique ou la vérité pourrait effectivement paraitre comme
un signe d'orgueil. Cependant, dans l'interprétation chrétienne, cette
déclaration est percue différemment, comme une expression non pas
d'égocentrisme, mais simplement d'autorité et d’engagement spirituels.
D'abord, parce que ces propos sont compris comme |'expression de sa
mission plutét que comme une revendication personnelle de supériorité.
Dans cette perspective, il ne se glorifie pas lui-méme, mais il assume un
role qu'il considere comme lui ayant été confié par Dieu pour guider
I’humanité vers une vérité spirituelle plus profonde, vers le salut. En effet,
son identité en tant que « Fils de Dieu », ou méme comme incarnation de
Dieu, confere une autorité unique, mais il n'est qu'un porte-parole, un
messager. Et lorsqu'il dit « Je suis le chemin, la vérité et la vie », cela
signifie qu'il parle d'un « lieu » de vérité divine plutét que d'une opinion
personnelle empreinte de suffisance. Si cette identité est de nature divine,
alors I'humilité n'implique pas le reniement de cette vérité, mais plutot la
volonté de l'incarner le mieux possible. Quoi qu'il en soit, sa vie, telle que
décrite dans les Evangiles, se caractérise par I'humilité, le sacrifice et le
service commun, indépendamment de cette revendication de vérité ou de
divinité. L'humilité se manifeste dans ses actions, par son association avec

55



les pauvres, la guérison des malades et, en fin de compte, par le sacrifice
de sa vie. En choisissant une vie de simplicité et en endurant la souffrance,
il aincarné I'humilité tout en affirmant fermement son réle spirituel et son
identité. Par ailleurs, la déclaration de Jésus est une invitation plutot
gu'une injonction. Il n'a pas contraint les autres a croire en lui ; il a plut6t
invité les gens a suivre ses enseignements et a trouver du sens par leur
propre choix. Cette approche s'accorde avec I'humilité, car elle respecte
I'autonomie de chacun.

Dans ce sens, la théologie chrétienne interprete la déclaration de Jésus
comme une affirmation de vérité plutét que comme une manifestation
d'orgueil personnel. De ce point de vue, c'est une affirmation humble de
son role au sein d'un plan divin plutot qu'une affirmation motivée par
I'orgueil. Jésus incarne I'humilité en remplissant son réle avec compassion
et générosité, plutdt qu'en recherchant la gloire personnelle ou le pouvoir.
Cette interprétation permet de concilier ses déclarations audacieuses avec
I'humilité manifestée dans sa vie et ses enseignements.

Etre appelé « Fils de Dieu » pourrait, en apparence, sembler incompatible
avec l'humilité, puisqu'il implique une identité unique et hautaine.
Cependant, cette identité est comprise d'une maniére qui s'accorde avec
I'humilité plutét que de la contredire, car Jésus est percu comme
embrassant son role de Fils de Dieu non pas pour s'élever lui-méme, mais
pour accomplir une mission divine d'amour et de salut. Par ailleurs, il
encourage fréquemment chacun a se voir comme un enfant de Dieu et a
vivre de maniere a refléter cette relation. Bien qu'il soit appelé de maniere
unique « Fils de Dieu », ses enseignements mettent en lumiéere I'amour
universel de Dieu pour I'humanité ainsi que la dignité et la responsabilité
de chacun de vivre en accord avec leur filiation divine. Jésus encourage les
gens a aimer leurs ennemis afin d’étre « enfants de votre Pére qui est
dans les cieux ». Cet enseignement implique que vivre selon les principes
divins d'amour et de pardon permet aux croyants d'entrer en accord avec
leur « véritable » nature. Par conséquent, étre appelé « Fils de Dieu » ne
représente pas un privilege, mais plutdét un devoir moral, la condition du
salut, un acte d'humilité. De plus, en prenant forme humaine et en
endurant la souffrance humaine, le Christ a incarné I'humilité en tant que
serviteur, bien que son identité ait revétu une portée divine.

Comme nous l'avons dit, la vie de Jésus fut caractérisée par le
dévouement, la défense de la justice et un engagement compatissant

56



envers les personnes marginalisées de la société, « le plus petit d'entre les
miens ». Cette humilité ne résidait pas dans le déni de son identité, mais
dans la maniere dont il choisissait de I'exprimer, par |'altruisme, le
sacrifice et, en fin de compte, sa crucifixion. Ainsi, est-il percu comme
utilisant son identité non pour se promouvoir lui-méme, mais comme un
moyen de servir autrui de maniere désintéressée. L'humilité de Jésus en
tant que Fils de Dieu est comprise comme un exemple pour tous,
montrant que la véritable humilité nait de I'amour du prochain et de son
engagement envers Dieu. En reconnaissant son réle avec révérence et
soumission a la volonté divine, il a démontré que I'humilité ne signifie pas
renier son identité ou ses dons, mais les utiliser de facon responsable et
généreuse pour le bien général. Ainsi, I'identité de Jésus en tant que « Fils
de Dieu » s'accorde avec I'humilité, puisqu'elle se définit par ses actions
désintéressées, sa compassion et sa volonté de souffrir pour autrui. Plutot
qgue de rechercher la gloire personnelle, Jésus est vu comme embrassant
son role avec simplicité, démontrant que la vraie grandeur réside dans le
dévouement, ['amour et I'abandon.

Un moment intéressant dans la vie de Jésus, qui peut susciter des doutes
quant a l'acceptation compléte de sa condition « mortelle », est celui ou,
juste avant de mourir sur la croix, il s'écrie : « Mon Dieu, mon Dieu,
pourguoi m'as-tu abandonné ? ». Est-ce qu'il doute, a cause de sa douleur
? Accuse-t-il son Pére de I'avoir abandonné ? N'est-il pas conscient de ses
limites et ne les accepte-t-il pas, et ne fait-il donc pas preuve d'humilité a
ce moment-la ? Si l'on devait interpréter ces paroles comme étant
potentiellement en contradiction avec la soumission, cela impliquerait de
voir en ce moment une lutte contre sa propre vulnérabilité et les limites
de son endurance, de facon profondément humaine. Face a une douleur
inimaginable, il lutte momentanément pour accepter sa faiblesse et sa
finitude. D'une part, la profondeur de son angoisse pourrait refléter une
confrontation intense avec l'expérience humaine de la solitude, une
expérience qui remet souvent en question I'humilité. Ce questionnement
passager pourrait étre percu comme une déviation momentanée, ou la
souffrance intense menace presque d'emporter sa capacité a accepter ses
insuffisances humaines. On pourrait l'interpréter comme un désir de
recevoir une réassurance ou une intervention divine directe, impliquant
une résistance momentanée a l'acceptation totale de son réle ou de sa
souffrance. Le fait de poser la question « pourquoi ? » suggeére un besoin
de compréhension ou de connexion qui peut sembler incompatible avec

57



une acceptation totale de sa vocation. Ce désir pourrait é&tre vu comme un
certain écart par rapport a l'idéal de I'humilité, qui consisterait a
embrasser sa souffrance sans avoir besoin d'une validation ou d’étre
réconforté. L'humilité implique une réconciliation avec son réle, avec les
circonstances, une soumission au réel. En cet instant, la question de Jésus
pourrait étre interprétée comme une réaction humaine naturelle face a
I'agonie, traduisant une résistance a pleinement « accueillir » sa
souffrance. Ce cri pourrait étre percu comme l'expression de l'intensité de
sa douleur, peut-étre espéere-t-il repousser I'échéance, ou cherche-t-il une
explication, quand bien méme il connait déja son dessein.

Néanmoins, la plupart des interprétations théologiques ne voient pas cela
comme un abandon de I'humilité, mais plutot comme I'expression
profonde de I'humanité partagée de Jésus et comme une démonstration
gue, méme dans les moments de désespoir intense, il est possible de
rester engagé envers un but supérieur. Ce moment est généralement
compris comme l'incarnation par Jésus de toute I'étendue de la souffrance
humaine, un choix qui, en soi, reflete une grande compassion. Son
expression d'angoisse souligne l'intégrité de sa mission, puisqu'il
expérimente la condition humaine dans sa totalité, y compris dans ses
limites les plus douloureuses. Ce cri peut étre vu comme |'expression
d'une douleur intense et d'un sentiment d'abandon, plutot que comme un
manque d'humilité, une manifestation de sa dimension terrestre, illustrant
les limites de I'endurance et de la souffrance humaine.

Dans la théologie chrétienne, Jésus est considéré comme étant a la fois
pleinement divin et pleinement humain. Son cri d'abandon exprime
I'étendue de la souffrance et de la vulnérabilité humaines. En exprimant
son « désespoir », il se met en résonance avec I'angoisse et les limites que
tous les humains éprouvent, montrant qu'il n'est pas au-dessus de la
condition humaine mais qu'il en partage intégralement les affres. Cette
identification a la souffrance humaine est vue comme l'acte supréme
d'humilité, puisqu'il expérimente les tréfonds de sa détresse. Le cri de
Jésus sur la croix reflete son authenticité, montrant que I'humilité consiste
aussi a reconnaitre sa douleur et ses limites sans les dissimuler ni les
réprimer. Ses paroles traduisent I'hnumilité dans le sens ou il ne nie pas sa
souffrance ni ne prétend étre invulnérable. Au contraire, il exprime
ouvertement sa vulnérabilité, en accord avec l'idée que I'humilité implique
d'étre sincére quant a ses expériences et émotions. Ainsi, le cri de Jésus ne
signifie pas un rejet de Dieu, mais I'expression de I'agonie de celui qui

58



traverse une épreuve extréme. Jésus finit par faire confiance au plan divin,
comme |'exprime sa priere antérieure dans le Jardin de Gethsémani : «
Que ta volonté soit faite, et non la mienne ». Son endurance face a ce
sentiment d'abandon, sans renoncer a sa mission, est percue comme
I'acte ultime d'humilité et de soumission.

Ainsi, le cri d'abandon de Jésus face a I’'angoisse du doute met en lumiere
son acceptation totale des limites humaines, sa volonté d'expérimenter
I'intensité de la souffrance, ainsi que sa confiance dans le plan « supérieur
» de Dieu malgré sa profonde douleur. Ce moment peut donc étre
considéré comme une puissante manifestation d'humilité, de vulnérabilité
et d'obéissance.

Il existe d'autres moments dans la vie du Christ ou il pourrait sembler, en
apparence, en décalage avec la notion « commune » d'humilité. Toutefois,
ces épisodes peuvent également étre interprétés de maniere a les
réconcilier avec ce concept, suggérant que les actions et les paroles de
Jésus refletent un type d'humilité différent, enraciné dans un sens du but
et de la mission divine plutét que dans le déni de soi.

« Je suis le Chemin, la Vérité et la Vie ».

Cette déclaration peut paraitre audacieuse, voire prétentieuse, dans la
mesure ou Jésus revendique un role unique en tant que seul chemin vers
Dieu. Cependant, cette affirmation peut aussi étre percue comme la
reconnaissance humble de son role dans le plan divin, plutét que comme
une vantardise. L'humilité réside ici dans le fait que Jésus accomplit sa
mission sans s'élever pour des gains personnels, offrant plutét un chemin
vers la vérité spirituelle, en acceptant ouvertement I'ampleur de sa
destinée sans la minimiser par souci d’apparence.

La purification du Temple

Lorsque Jésus entre dans le Temple et renverse les tables des changeurs
d’argent, il agit avec une autorité et une indignation justifiée, ce qui peut
sembler en contradiction avec la douceur habituellement associée a
I'hnumilité. Pourtant, cet acte est interprété comme une expression
d'humilité dans la mesure ou Jésus n'agit pas en réaction a une offense
personnelle, mais par révérence pour la maison de Dieu et par le désir de
la purifier pour la communauté. Ses actions sont motivées par sa mission
plutot que par un orgueil égocentrique.

59



Le pardon des péchés et I'adoration d’autrui

Dans les Evangiles, Jésus pardonne les péchés et accepte la vénération des
fideles, des actes qui pourraient sembler contraires a I'humilité, puisque
I'autorité de pardonner les péchés ou la vénération sont
traditionnellement réservées a Dieu. Cela pourrait paraitre audacieux,
mais ces actions peuvent étre aussi interprétées comme des
manifestations de la nature divine de Jésus plutét que comme une
revendication personnelle de gloire. L'humilité se manifeste par le fait que
Jésus reconnait son role divin avec grace et simplicité, sans |'utiliser pour
sa propre exaltation.

L'entrée triomphale a Jérusalem

L'entrée de Jésus a Jérusalem sur un ane, avec des foules déposant des
branches de palmier et criant « Hosanna », apparait comme un moment
de célébration et de royauté, ce qui pourrait sembler contraire a
I'humilité. Cependant, le choix d'un ane plutét que d'un cheval est souvent
interprété comme un geste d'humilité, symbolisant la paix plutét que la
puissance militaire. La tradition chrétienne voit dans ce geste |'acceptation
par Jésus de son réle messianique de maniere humble, en tant que « roi-
serviteur » plutét que comme un conquérant.

Les miracles et les guérisons

Les miracles accomplis par Jésus pourraient étre considérés comme des
actes susceptibles d'attirer I'attention sur lui et de paraitre contraires a
I'humilité, en affichant une démonstration de pouvoir. Cependant, il
dirigeait souvent |'attention des gens vers Dieu plutdt que vers lui-méme,
et il ordonnait parfois aux guéris de n’en parler a personne. L'humilité se
manifeste dans le fait d'accomplir ces miracles par compassion et par
mission divine, et non pour obtenir une reconnaissance personnelle.

Fils de Dieu

Les affirmations répétées de Jésus quant a son identité de Fils de Dieu
pourraient étre percues comme une forme d'auto-exaltation. Cependant,
cela signifie que Jésus acceptait le rble qui lui avait été divinement
attribué, plutét que de s'élever lui-méme. Il se présente toujours comme
accomplissant la volonté du Pere, ce qui reflete une humilité fondée sur
I'obéissance plutot que sur I'autopromotion.

60



Roi des Juifs

Ce titre a été utilisé pour décrire Jésus dans divers contextes, tant par ceux
gui se moquaient de lui que par ceux qui le voyaient comme une figure
messianique. De nombreux Juifs de |'époque attendaient un Messie,
descendant du roi David, qui rétablirait le royaume d'Israél, apporterait la
libération et accomplirait les promesses de Dieu. Jésus reformulait ce
royaume en des termes spirituels plutét que politiques: « Mon royaume
n'est pas de ce monde. », tandis que ses disciples et ses adversaires
I'interprétaient parfois de maniere plus terrestre. Ainsi Pilate fit inscrire
sur la croix « Jésus de Nazareth, Roi des Juifs ». La divergence de cette
guestion de « royauté » entre Jésus et autrui témoigne de son désintérét
pour la reconnaissance terrestre.

Dans chacun de ces moments, Jésus démontre une humilité qui ne se
résume pas a l'effacement de soi ou au déni de son identité, mais plutot a
la volonté d'accepter et d'assumer son role avec intégrité et compassion.
Son humilité s'exprime par son obéissance a la volonté de Dieu, son
engagement envers autrui et son accent sur I'assistance plutét que sur la
domination. Bien que certaines actions puissent sembler, a premiere vue,
en contradiction avec I'humilité, elles peuvent étre interprétées comme
I'incarnation d'une humilité d'un ordre supérieur, qui transcende les
notions traditionnelles, profondément enracinée dans le sens du devoir, le
sacrifice de soi et la dévotion au bien commun. Un tel exemple éclaire de
facon intéressante la nature de la véritable humilité, qui n'implique pas le
reniement de ses forces ou de sa valeur, mais le choix conscient de les
canaliser au service d'un objectif qui nous dépasse. La véritable humilité
n'est pas de se diminuer, mais de reconnaitre sa place dans un contexte
plus vaste et d'agir en harmonie avec celui-ci. Elle transcende les notions
traditionnelles de modestie en alliant conscience de soi et retenue, en
utilisant ses capacités avec intégrité et en privilégiant le bien collectif
plutdét que la gloire personnelle. En définitive, I'humilité est une vertu
puissante qui unit le sens du devoir, la responsabilité et la force de servir
sans arrogance. Ce que I'on pourrait appeler une « véritable identité ».

La kénose

Un concept central de la théologie chrétienne illustrant I'humilité est celui
de la « kénose », ou « dépouillement de soi », qui affirme que Jésus, bien

61



gu'étant de nature divine, n'a pas considéré son égalité avec Dieu comme
guelgque chose a exploiter pour son propre avantage, afin de « majorer »
son identité, mais plutdt comme un « dépouillement de lui-méme » pour
prendre la forme d'un « serviteur ». Ce dépouillement de soi est percu
comme un acte profond d'humilité : malgré son statut divin, Jésus a choisi
de devenir pleinement humain, de connaitre les limites humaines et, en
fin de compte, de se sacrifier pour les autres. Cet acte souligne I'humilité
en ce qu'il renonce a son privilege divin pour servir I'humanité.

On constate une forte similitude entre le principe de kénose, l'idée
chrétienne ultérieure de « Capax Dei » (capacité a recevoir Dieu), le
concept du vide ou de l'absence de soi dans certaines philosophies
orientales, et autres concepts similaires. lls explorent tous un processus de
dépouillement de soi, d'ouverture et de réceptivité qui permet une
connexion plus profonde avec le divin, la réalité ultime, I'inconditionnel ou
la vérité universelle, une vision radicale de la réduction de soi, ou la «
personne » cede en quelque sorte la place a la transcendance. La kénose
impliqgue |'abandon de la volonté personnelle, de I'égo, et méme des
prérogatives divines, afin d'incarner pleinement I'humilité et le don. C'est
une invitation pour les croyants a se libérer de I'égocentrisme, de I'orgueil
et de I'attachement a une identité mondaine, afin de laisser la présence et
I'amour de Dieu remplir cet espace. Ce dépouillement de soi permet une
communion plus profonde avec le divin. Simone Weil considére d’ailleurs
qgue la création elle-méme est un acte de kénose divine. Pour elle, Dieu,
dans son amour infini, choisit de se retirer, de se « vider » en partie de sa
puissance, afin de laisser place a un monde autonome, régi par la
nécessité, ce qu’elle appelle la « pesanteur ». Ce retrait est paradoxal :
Dieu est a la fois absent, par son effacement volontaire, et présent, par
I"amour qui sous-tend cet acte. Cette idée s’oppose a une vision d’un Dieu
tout-puissant intervenant constamment. Pour Weil, I'absence apparente
de Dieu dans un monde marqué par la souffrance et l'injustice reflete cet
amour kénotique : il se retire pour respecter la liberté et la réalité de la
création. Pour I’étre humain, la kénose devient ainsi un idéal spirituel. Elle
consiste a imiter ce dépouillement divin en renongant a I'ego, aux désirs
personnels et a I'attachement au « moi ». Ce vide intérieur permet de
s’ouvrir a la grace et a la présence de Dieu, qui ne peut se manifester que
dans une ame qui s’est « vidée » de ses illusions et de sa volonté propre.
Weil lie cette idée a la souffrance et a I'acceptation du malheur, car
I"affliction est un concept central chez elle. En s’abandonnant a la

62



nécessité du monde, (les lois implacables de la nature et de la société,
I'individu peut transcender cette pesanteur et toucher le surnaturel. Pour
elle, la kénose est profondément liée a 'amour. Dieu se dépouille par
amour pour la création, et I’humain doit se dépouiller par amour pour
Dieu et autrui. Elle utilise souvent I'expression « décroissance » pour
décrire ce mouvement de renoncement volontaire, qui contraste avec la
tendance naturelle a s’affirmer ou a dominer.

Ce processus n’est pas une annihilation, mais une transformation : en se
vidant, I'ame devient un réceptacle de la grace divine.

Le terme « Capax Dei », utilisé par Nicolas de Cues, désigne la capacité
inhérente de I'étre humain a recevoir ou a étre rempli par Dieu. Cette
capacité ne se réalise pas par |'effort ou la volonté personnelle, mais par
une ouverture sans retenue a la grace divine. Cela implique qu'une
personne doit créer de I'espace en elle-méme, souvent en renongant a son
individualité, ses désirs et ses distractions, pour devenir réceptive a
I'amour, a la sagesse ou a la présence divine. L'accent est mis sur le fait de
devenir un « vase » pour la volonté de Dieu, plutét que de « vouloir » quoi
que ce soit.

Dans les philosophies orientales, notamment dans le bouddhisme et le
taoisme, le concept de vide ou de vacuité représente I'absence d'un soi
fixe et inhérent, ou d'égo. Ce concept consiste a se libérer de
I'attachement a son identité, a ses désirs matériels, permettant ainsi au
pratiquant d'atteindre un état d'harmonie avec l'ordre naturel (dans le
taoisme) ou la réalisation de l'interdépendance de toutes choses (dans le
bouddhisme). Cela permet de transcender les illusions de I'égocentrisme
ou de la séparation, et de vivre I'expérience de |'unité du tout. Cet état de
vacuité n'implique pas de néantiser le réel, mais plutét une ouverture
profonde a la réalité telle qu'elle est, affranchie des perspectives dictées
par un ancrage subjectif.

Ces divers concepts impliquent tous une forme de « dépouillement » ou
de renoncement a l'identité, a la volonté personnelle et a I'attachement.
Dans la kénose, c'est par I'humilité et le sacrifice de soi, dans le Capax Dei,
c'est par l'ouverture et la réceptivité a Dieu, bien que ces deux pratiques
ne soient pas réellement distinctes en ce qui concerne la relation entre
I'numain et le divin. Et dans le vide oriental, c'est par le détachement de
I'individualité et le refus de s'identifier a un soi fixe. Ce renoncement crée
un espace dans lequel quelque chose de plus grand peut pénétrer, que ce

63



soit la présence de Dieu, la réalité ultime, I'absolu ou l'inconditionnel. Il
s'agit de transcender l'identité individuelle limitée pour atteindre un état
d'étre supérieur, en harmonie avec une réalité plus vaste et englobante.
Bien que chaque tradition puisse décrire différemment cette « purge de
soi », elles partagent toutes l'idée que I'épanouissement, la paix et la
sagesse naissent du renoncement a I'égocentrisme. Cette vacuité n'est pas
un vide de sens, mais un état de réceptivité profonde et de connexion
avec la vérité ultime.

H - LE CAS DU JUDAISME

Un autre exemple intéressant du paradoxe de I'humilité est l'idée célebre
des Juifs qui se définissent comme le peuple « élu » ou « choisi », une
notion qui peut sembler, a premiere vue, en contraste avec |'humilité.
Cependant, dans la pensée juive, ce concept n'implique pas une
supériorité sur les autres, mais plutot une responsabilité unique
d'accomplir des devoirs éthiques et spirituels spécifiques.

Dans le judaisme, le concept d'étre « choisi » est souvent compris comme
étant sélectionné pour une mission ou une alliance avec Dieu, et non
comme une revendication de supériorité inhérente sur les autres. La
tradition enseigne que la désignation de « peuple élu » appelle a
I'obéissance aux commandements de Dieu et a une vie éthique, ce qui
impligue un engagement envers une conduite morale, la justice et la
compassion. Le statut d'élu est donc percu comme un appel au service et
a la responsabilité plutot qu'une marque de privilege ou de valeur
supérieure.

Les textes hébraiques soulignent souvent que le fait d'étre choisi implique
des obligations significatives, et cela peut étre un fardeau. Par exemple,
les prophetes et de nombreux textes rabbiniques décrivent fréquemment
les difficultés et les sacrifices requis du peuple juif pour remplir cette
alliance. Ce réle n'est pas considéré comme un chemin facile, mais comme
un engagement exigeant, qui tend a produire un sentiment d'humilité du
fait que les Juifs s'efforcent de se conformer a des normes élevées. Les

64



textes canoniques, en particulier la Torah et les prophétes, regorgent
d'instances ou le peuple juif est rappelé a ses fautes et a ses limites. Le
Tanakh (Bible hébraique) inclut de nombreux récits d'autocritique,
d'admonitions et de rappels que le statut d'élu du peuple juif dépend de
sa fidélité aux enseignements sacrés. Cette ouverture a l|'autocritique
encourage I'humilité, en reconnaissant les limites humaines et le besoin
de perfectionnement constant.

Bien que la tradition juive soutienne que le peuple juif a une relation
unique avec Dieu, cela ne diminue pas la valeur des autres nations ni
n'implique qu'elles soient moins dignes. En fait, de nombreux
enseignements juifs soulignent que toutes les personnes sont créées a
I'image de Dieu, et la loi juive contient des regles pour traiter tout le
monde, juif ou non, avec respect et justice. Le statut d'élu est percu
comme un rbéle moral unique, plutét qu'une position exclusive de valeur
supérieure.

En essence, l'idée d'étre « choisi » dans le judaisme est comprise en
termes de responsabilité et de service, non de privilege ou de supériorité.
Le concept, lorsqu'il est compris de cette maniere, s'aligne avec I'humilité
parce qu'il appelle a la maitrise de soi, a un comportement éthique et
I"assistance a autrui. L'accent mis par la tradition juive sur la justice, le
respect des autres et la reconnaissance des limites humaines refléte une
telle idée, combinant un sens du but avec un engagement envers
I'humilité et la vie éthique.

Cependant, le concept d'étre « choisi » ou « élu » peut en effet étre mal
interprété ou mal utilisé, conduisant a des attitudes qui peuvent
contredire I'hnumilité. Bien que l'idée d'élection dans la tradition juive soit
souvent destinée a étre un appel a la responsabilité et au service, elle peut
parfois étre mal interprétée ou méme abusée de maniere a favoriser
I'exclusivité, la supériorité ou le droit. Lorsque l'idée d'étre choisi est
comprise comme impliquant une supériorité inhérente, elle peut conduire
a un sentiment de privilege ou d'arrogance. Une telle croyance favorise
alors des attitudes d'exclusivité ou de préjugé, lorsque des individus ou
des groupes croient qu'ils détiennent un statut unique qui les éléve
intrinsequement au-dessus des autres. Cette interprétation va a I'encontre
de I'humilité prévue du concept et peut conduire a des attitudes divisives.
Dans certains cas, l'élection peut étre mal interprétée comme une
justification pour des droits particuliers ou un traitement spécial. Plutot

65



qgue de considérer |'élection comme un devoir ou un appel a I'action
éthique, certains peuvent en abuser pour justifier leurs actions ou
prioriser leurs besoins par rapport a ceux des « autres ». Cette perspective
peut favoriser un sentiment excessif de sa propre valeur ou importance, et
contredire le principe d'humilité en mettant I'accent sur le privilege plutot
que sur la responsabilité.

Lorsque « |'élection » est considérée comme une marque de vertu ou de
valeur inhérente, elle empéche la réflexion sur soi ou I'amélioration. Si des
individus croient qu'ils sont intrinsequement « meilleurs » ou favorisés
divinement, ils peuvent étre moins enclins a reconnaitre leur fautes ou a
identifier les domaines a améliorer. Cela va a l'encontre de |'humilité
intégrée dans de nombreuses traditions religieuses, ou l'introspection et la
croissance spirituelle sont centrales a la vie éthique. Si I'élection est prise
comme une indication de différence ou de séparation inhérente, elle
engendre une mentalité de « nous contre eux » qui exclut ou dévalorise
ceux qui se trouvent en dehors du groupe. Cette perspective, qui favorise
la division sociale et religieuse, est en contradiction avec I'humilité qui
reconnait I'humanité commune et l'interdépendance.

Bien que ces risques existent, les interprétations et enseignements
traditionnels du judaisme contrebalancent souvent ces écueils en mettant
I'accent sur la maitrise de soi, le comportement éthique et la valeur de
toutes les personnes. De nombreux leaders religieux et spirituels mettent
en garde contre ces mauvaises interprétations et insistent sur le fait que
I'élection est un appel a la responsabilité, non a la supériorité. Néanmoins,
comme de nombreux concepts religieux, I'idée d'élection nécessite une
interprétation attentive pour prévenir les abus et maintenir un état
d’esprit délibéré d'humilité et de compassion. Souvent, de tels concepts
spirituels deviennent corrompus lorsqu'ils sont confrontés aux tendances
humaines vers la fierté, I'exclusion ou le désir de domination. Lorsque des
concepts spirituels sont confrontés a l'avidité personnelle ou collective,
par exemple lorsqu'ils traitent de questions pratiques ou du domaine
politique, ils risquent d'étre déformés en outils justifiant I'inégalité, les
« droits » ou la division. Cela souligne la nécessité d'une réflexion et d'une
conscience de soi continues dans la pratique de tout systeme de croyance.
Les principes éthiques et I'humilité doivent ancrer les interprétations,
garantissant que les enseignements spirituels inspirent l'unité, Ia
compassion et un sens partagé du but. En fin de compte, la force de tels
concepts réside non pas dans leur capacité a élever un groupe particulier

66



au-dessus des autres, mais dans leur universalité, dans leur capacité a
favoriser la responsabilité, le respect mutuel et une connexion plus
profonde au bien commun.

| - 'HUMILITE ET LE POUVOIR

L'humilité entretient une relation contradictoire ou paradoxale avec le
pouvoir. Car le pouvoir implique souvent autorité et domination, tandis
qgue I'humilité se caractérise par la modestie et la reconnaissance de ses
propres limites. Exercer le pouvoir peut conduire a l'orgueil et a I'abus
d'autorité, éloignant ainsi de I'humilité nécessaire a une gouvernance
éthique. Cependant, I"humilité permet de reconnaitre que le pouvoir est
une responsabilité temporaire, confiée pour servir le bien commun, et non
un privilege personnel. Ainsi, I'humilité dans I'exercice du pouvoir favorise
I'écoute, la collaboration et le service désintéressé, évitant les dérives
autoritaires, ce qui la rend d’une certaine maniere plus efficace. Ce
paradoxe souligne que le pouvoir authentique s'épanouit lorsqu'il est
exercé avec humilité, transformant l'autorité en service et |'ambition
personnelle en dévouement au bien commun. Ainsi la véritable humilité
peut renforcer le pouvoir ou l'influence d'une personne, méme si elle
implique de renoncer a l'importance de soi, a l'autorité ou au controle.

Examinons comment ce processus s'opére.

L'humilité consiste a accepter sa vulnérabilité, a admettre ses erreurs et a
étre ouvert a l'apprentissage, ce qui peut sembler étre une « faiblesse »
dans un sens traditionnel. Cependant, en plus de permettre une éducation
personnelle, cette ouverture favorise la confiance, le respect et la
crédibilité, qui sont des outils puissants dans les relations et le leadership.
Lorsqu'un dirigeant fait preuve d'humilité, il gagne souvent le respect et la
loyauté de ses interlocuteurs, renforgant ainsi son influence bien plus
qu'une approche rigide ou autoritaire ne le ferait. L'humilité se manifeste
par un engagement a servir les autres plutét que par la recherche de
I'avancement personnel. Paradoxalement, cette attitude tournée vers le
service tend a inspirer et a responsabiliser autrui, ce qui accroit l'impact

67



positif et l'influence de la personne humble. Des dirigeants tels que
Mahatma Gandhi ou Nelson Mandela, qui ont placé le bien-étre des autres
au-dessus de leurs gains personnels, illustrent comment 'humilité peut
engendrer un héritage puissant et une influence considérable.

Les individus humbles ne cherchent pas a dominer les autres, mais
exercent une maitrise de soi qui, ironiguement, leur confere un degré de
contrble supérieur, tant sur eux-mémes que sur la maniére dont les autres
réagissent a leur égard. En n’imposant pas leur propre agenda, les
personnes humbles créent un espace pour le dialogue, la collaboration et
I'apport d'idées externes. Cela favorise une force collective et, en fin de
compte, les positionne comme des figures respectées capables de guider
et d'inspirer sans avoir besoin d'imposer leur volonté. L'humilité suppose
une conscience de soi et la capacité de reconnaitre ses propres limites, ce
qui renforce paradoxalement le pouvoir intérieur. Une personne humble
est plus a méme d'apprendre des retours d'expérience, de s'adapter aux
défis et de progresser au fil du temps, développant ainsi une résilience qui
s'ajoute a son pouvoir. Cette croissance personnelle crée souvent un
pouvoir discret et constant, une confiance en soi qui ne dépend pas d'une
validation externe ou d'une démonstration de supériorité. L'humilité
permet a une personne d'élever autrui, de partager le mérite et de
reconnaitre les contributions des autres sans se sentir diminuée. Cette
approche suscite la confiance, la loyauté et I'admiration, augmentant ainsi
I'influence de la personne humble. Les gens sont plus enclins a suivre ou a
soutenir quelgu'un qui les valorise réellement et reconnait leurs apports,
créant ainsi un lien puissant et un réseau de soutien solide.

Ainsi, I'humilité amplifie paradoxalement le pouvoir en renongant a en
avoir besoin. Les personnes humbles ne cherchent pas a contrdler ou a
dominer, et pourtant elles se retrouvent souvent avec une influence
accrue précisément parce qu'elles inspirent la confiance, responsabilisent
les autres et tissent des liens fondés sur I'authenticité et le respect. Plutot
que d'exercer un pouvoir sur autrui, elles créent une dynamique
collaborative et coopérative qui constitue, a bien des égards, une forme
de pouvoir bien plus puissante.

L'humilité a historiguement été utilisée comme moyen de gagner ou de
consolider le pouvoir. Alors que la véritable humilité peut renforcer
naturellement l'influence d'une personne, il existe également des cas ou
I'affichage de I'humilité, parfois authentique, parfois calculé, a été

68



employé comme outil stratégique pour acquérir 'autorité, le soutien ou la
loyauté. Examinons différentes manieres dont I'humilité a pu étre utilisée
pour s'emparer ou consolider le pouvoir.

Des dirigeants, a travers I'histoire, ont parfois adopté des apparences ou
des comportements humbles pour instaurer la confiance parmi leurs
partisans, notamment dans des sociétés ou I'humilité est une vertu
appréciée. En se présentant de maniere démagogiqgue comme « l'un
d’entre nous », ces dirigeants apparaissent accessibles et proches, ce qui
peut susciter confiance et loyauté. Ainsi, dans certaines monarchies, les
souverains mettaient en avant leurs origines modestes ou leur
autosacrifice pour le bien du peuple afin de renforcer leur légitimité et
leur autorité morale.

Par exemple, Auguste, premier empereur romain (27 av. J.-C.—14 ap. J.-C.),
se présentait comme un serviteur du peuple romain plutot que comme un
monarque détenant un pouvoir absolu. Il mettait en avant ses origines
modestes et se décrivait comme un « restaurateur de la République ». Il
exprimait sa volonté de renoncer au pouvoir personnel pour le bien de
Rome. Ainsi, il prétendait avoir « restauré la République » en se retirant
d'une autorité absolue, méme s'il conservait un pouvoir considérable a
travers le systeme du principat. En se positionnant comme un humble
serviteur de Rome qui placait le bien-étre de ses citoyens au premier plan,
Auguste consolida sa légitimité et forgea une image durable en tant que «
pere de la patrie ».

Ou I'empereur Meiji du Japon (1852-1912), qui présida a la modernisation
rapide du pays, inaugurant la restauration Meiji, une période de profonds
changements sociaux et politiques, la transformation d'un Etat féodal et
isolationniste en une puissance mondiale industrialisée. Bien qu!'il
descendit d'une lignée impériale divine, il mettait en avant sa proximité
avec le peuple en illustrant son mode de vie austére et en montrant les
longues heures qu'il consacrait a la gouvernance, tandis que son
leadership symbolique dans les efforts de modernisation résonnait a la
fois aupres des élites et des roturiers. En se présentant a la fois comme un
modernisateur et un dirigeant traditionnel et désintéressé, Meiji sécurisa
sa position en tant que figure unificatrice durant la transformation
tumultueuse du Japon.

L'humilité feinte peut étre utilisée pour désarmer des rivaux potentiels. En
minimisant ses ambitions ou ses forces, une personne peut éviter de

69



paraitre menacante et empécher la formation d'oppositions. Des figures
historiques ont usé de cette tactique pour accéder a des positions de
pouvoir de maniere discrete, ne révélant leurs véritables ambitions que
plus tard. Un affichage d'humilité peut également adoucir la perception du
public, créant une impression de modestie tout en consolidant une
influence silencieuse.

Par exemple, Napoléon Bonaparte (1769-1821), Empereur des francais.
Apres la Révolution francaise, il se présenta comme un serviteur de la
République et mit en avant ses origines modestes corses afin de gagner les
faveurs du gouvernement révolutionnaire et du peuple. Il adopta des
titres tels que « Premier Consul », suggérant qu'il n'était qu'un intendant
de la République. Il présenta également ses succes militaires comme des
victoires pour la France plutét que comme des exploits personnels. Une
fois qu'il eut consolidé suffisamment de pouvoir, Napoléon abandonna la
facade d'humilité. En 1804, il se couronna empereur des Francais,
consolidant ainsi une autorité absolue, bien loin des idéaux égalitaires
gu'il avait initialement défendus.

Ou Jules César, empereur romain (100 av. J.-C. — 44 av. J.-C.). Au début de
sa carriere politique, il se présenta comme un champion du peuple et
minimisa ses ambitions afin de gagner la confiance du Sénat romain et de
I'aristocratie. |l défendit des causes populistes et occupa des postes qui
semblaient non menacgants, tels que ses premieres affectations militaires
et le poste de Pontifex Maximus, qui avait a I'époque plus de connotations
religieuses que politiques. En se montrant modeste et coopératif, César
évitait d'alarmer ses rivaux politiques. Cependant, une fois qu'il eut acquis
suffisamment de pouvoir grace a ses campagnes militaires et au soutien
du peuple, il révéla ses véritables ambitions, menant a son accession en
tant que dictateur a vie.

Ou encore, Tokugawa leyasu, shogun japonais (1543—-1616). Durant la
période Sengoku du Japon, il navigua prudemment dans un
environnement politique dangereux peuplé de seigneurs de guerre
ambitieux. Il s'allia avec des figures plus puissantes, telles qu'Oda
Nobunaga et Toyotomi Hideyoshi, en se présentant comme un
subordonné loyal. Il évita de montrer une ambition ostentatoire tout en
batissant discretement sa propre base de pouvoir en coulisses. Lorsque
ses rivaux reconnurent enfin ses véritables intentions, il était trop tard.

70



leyasu consolida le pouvoir aprés diverses batailles et établit le shogunat
Tokugawa, qui régna sur le Japon pendant plus de 250 ans.

Les dirigeants ont souvent mis en avant leurs origines modestes pour
justifier leur ascension au pouvoir et s'aligner avec le peuple. Cette
approche leur permet de présenter leur ascension comme le fruit du
mérite ou du service, plutét que du privilege ou de I'ambition, et de
séduire ceux qui respectent le travail acharné et la réussite par soi-méme.
En insistant sur des racines humbles, les dirigeants peuvent rallier un large
soutien populaire et obtenir une légitimité morale. De méme, de
nombreux chefs religieux ont utilisé I'humilité pour consolider leur
autorité spirituelle ou morale, proclamant des vceux de pauvreté ou
adoptant des modes de vie ascétiques. Cette démarche peut créer une
forte image publique de dévouement et de sacrifice, assez persuasive. Des
figures telles que Mahatma Gandhi et d'autres leaders spirituels, tout en
étant plutot sincerement humbles, étaient conscients que leur humilité et
leur mode de vie modeste augmentaient leur influence et leur autorité
morale. De méme, les traditions monastiques chrétiennes et bouddhistes
attiraient souvent des adeptes en mettant I'accent sur I'"humilité de leur
dévouement, créant simultanément de vastes réseaux d'influence.

L'histoire fournit de nombreux exemples de leaders religieux qui ont
utilisé I'humilité, ou I'apparence de pauvreté et d'ascétisme pour
consolider leur autorité spirituelle ou morale, dont les actions ou les
révélations ultérieures suggéraient que leur humilité n'était pas sincere.

Par exemple, Grigori Raspoutine (Russie, 1869-1916) gagna en influence a
la cour russe en se présentant comme un mystique humble et dévot, aux
pouvoirs de guérison miraculeux. Il portait des vétements simples de
paysan, insistant sur ses origines rurales et sa piété, ce qui lui valut la
faveur de la tsarine Alexandra. Il se peighait comme un serviteur
désintéressé de Dieu et de la famille Romanov. Toutefois, en coulisses,
Raspoutine menait une vie controversée, s'adonnant a l'alcool et a une
débauche supposée, contredisant ainsi son image publique d'humilité et
de dévotion. Son influence sur la famille royale contribua finalement a la
méfiance du public et a la chute de la monarchie.

Ou Girolamo Savonarola (Italie, 1452-1498), un frere dominicain a
Florence qui préchait avec véhémence contre la corruption, le luxe et la
décadence morale, appelant au repentir et a la simplicité. Il avait prété
serment de pauvreté et organisait des feux publics ou I'on brilait des

71



objets de luxe et des ceuvres d'art, tels que le « Blcher des vanités », se
présentant comme un champion de la pureté morale. Bien que son
message initial fit ancré dans une volonté de réforme authentique, il
accumula un pouvoir politique immense et devint de plus en plus
autoritaire. Son application rigide de la moralité religieuse aliéna de
nombreux partisans, et sa chute exposa la contradiction entre I'humilité
professée et sa quéte de contrdle sur Florence.

Un autre exemple est celui de Jim Jones (Etats-Unis, 1931-1978),
fondateur et dirigeant de |'église du Peoples Temple. Il mettait en avant
I'égalité raciale, la vie communautaire et |'aide aux démunis, se créant
ainsi une image d'humilité et de justice sociale qui attira des milliers de
fideles. Au début de son ministere, il vivait modestement, cultivant une
image de désintéressement et de dévouement aux opprimés. Avec le
temps, il manifesta un contréle autoritaire sur ses adeptes, accumula du
pouvoir personnel et mena une vie luxueuse en secret. La tragédie de
Jonestown, avec le suicide de masse et les meurtres qui s'ensuivirent,
révéla I'ampleur de la supercherie de son image publique, qui dissimulait
en réalité des manipulations et un besoin de contréle.

Ces exemples divers partagent plusieurs caractéristiques communes : une
humilité stratégique, c'est-a-dire des démonstrations publiques de
simplicité ou d'ascétisme destinées a gagner la confiance, l'influence et
I'autorité morale, alors qu'en coulisses, les actions contredisaient cette
image humble, révélant des opérations de controle, de pouvoir ou
d'égocentrisme. Dans chacun de ces cas, |'écart entre |I'image projetée et
la réalité conduit finalement a la désillusion, au scandale ou a la chute.

Dans certains environnements sociaux, exprimer de I'humilité a constitué
une stratégie de survie, permettant aux individus de gagner du pouvoir
tout en évitant l'apparence d'ambition. Dans les cours anciennes, par
exemple, des fonctionnaires et ministres pouvaient feindre I'"humilité pour
ne pas apparaitre comme des rivaux du souverain. Ce comportement leur
permettait de consolider leur influence subtilement sans éveiller les
soupcons, leur donnant souvent la possibilité d'accumuler du pouvoir sans
subir de représailles. Des stratéges militaires et des politiciens ont parfois
utilisé des démonstrations d'humilité pour paraitre modestes ou faibles,
trompant ainsi leurs adversaires en les amenant a baisser leur garde. En se
montrant humbles ou soumis, dirigeants et généraux ont pu tirer parti de
cette apparence pour attendre le moment opportun d'affirmer leur

72



pouvoir. Cette tactique a été observée a travers I'histoire, de « L'Art de la
guerre » de Sun Tzu a « Le Prince » de Machiavel, ou I'humilité est
envisagée comme un moyen d'obtenir un avantage sur ses adversaires.

Ainsi, I'humilité, qu'elle soit authentique ou calculée, a fréquemment été
utilisée comme un outil stratégique pour gagner en influence, batir des
alliances et consolider le pouvoir. Alors que la véritable humilité repose
sur une modestie sincere et une ouverture de coeur, I'histoire montre que
I'apparence de I'humilité peut constituer un moyen efficace de naviguer
dans les structures de pouvoir, de gagner la confiance et de se positionner
avantageusement, parfois de maniere divergent de la véritable humilité.
Une stratégie tout a fait commune dans les entreprises, lorsqu’il s’agit de
plaire au chef.

Exemples historiques

Chine
« Légaliste a I'intérieur, Confucianiste a I'extérieur »

Les Chinois ont un proverbe : « Légaliste a I'intérieur, Confucianiste a
I’extérieur », qui dénonce un comportement consistant a afficher
extérieurement I"humilité et d’autres qualités socialement valorisées afin
d’influencer ou de contréler autrui ou la société de maniere stratégique.
Dans cette expression, le « Confucianisme extérieur » représente
I'apparence de vertus telles que I'humilité, le respect et la justice, en
accord avec les idéaux confucéens de conduite morale, d’ordre et
d’harmonie. Toutefois, le « Légaliste a l'intérieur » révele une disposition
interne pragmatique, plutot calculatrice, associée au « Légalisme », une
philosophie qui met I'accent sur des régles strictes, le contréle, le pouvoir
et des mesures séveres pour maintenir I'ordre et l'autorité. Dans ce
contexte, 'humilité n’est pas promue comme une véritable introspection
ou une attitude sincere, mais comme un outil stratégique pour gérer les
relations, maintenir I'influence, favoriser I'obéissance ou éviter les conflits.
En projetant une attitude humble ou conciliatrice, une personne peut
gagner la confiance, réduire |'opposition ou obtenir un avantage

73



stratégique en maintenant une apparence morale. Toutefois, Ia
motivation sous-jacente n’est pas en phase avec une aspiration
confucéenne authentique de vertu, mais avec l'intention légaliste de
maintenir le contréle ou l'obéissance. Ainsi, ce proverbe peut étre
interprété comme une recommandation de se montrer humble ou
vertueux, non pas par souci d’une véritable humilité, mais comme un outil
de manipulation ou pour atteindre ses objectifs, soulignant I'interaction
complexe entre la vertu authentique et le comportement calculé dans les
relations humaines.

La phrase encourage également subtilement I'individu a adopter I’humilité
ou la soumission comme moyen de réaliser ses ambitions. En se
présentant avec une apparence confucéenne, en mettant I'accent sur des
vertus telles que I"humilité, le respect et I’harmonie sociale, un leader ou
une figure d’autorité donne I'exemple qui incite implicitement tout un
chacun a adopter une posture similaire, complaisante et artificielle. Cela
s'inscrit dans l'idéal confucéen de modéliser la vertu pour inspirer les
disciples, mais dans |'approche « Légaliste a 'intérieur », le but ultime
n’est pas en fait I'idéal moral, mais le contréle. En ce sens, ce proverbe
sert d’outil d’influence indirecte. Il utilise une démonstration d’humilité et
de vertu pour encourager autrui a se comporter de maniere similaire,
favorisant un environnement ou les gens sont moins enclins a contester
I"autorité. En établissant une norme de déférence et de maitrise de soi, le
leader cultive une atmosphere dans laquelle les individus intériorisent et
acceptent volontairement un role subordonné et servile.

Cela peut constituer un moyen efficace de maintenir 'ordre social sans
paraitre coercitif, les personnes ayant le sentiment de défendre une
norme noble et vertueuse plutot que de simplement se soumettre au
pouvoir. Ainsi, cette approche ne manipule pas uniguement les
perceptions, mais faconne également le comportement, en invitant les
individus a adopter I"humilité pour eux-mémes de maniere a les rendre
plus soumis, renforgant ainsi I'autorité et les objectifs de la personne qui
emploie cette stratégie fallacieuse. Il faut ajouter qu’une telle stratégie
politique ou sociale est inconsciemment utilisée par les parents dans la
dynamique familiale, lorsqu’ils imposent a leurs enfants des modeles de
comportement qu’ils ne suivent pas eux-mémes.

74



Christianisme

La promotion de I'humilité dans le christianisme a historiquement servi
d’outil puissant pour encourager l'obéissance aux ordres sociaux et
politiques établis. Dés ses débuts, les enseignements chrétiens mettaient
en avant I’"humilité, « éduquant » les croyants sur des valeurs de modestie,
de retenue et de soumission a une autorité supérieure, a la fois divine et
terrestre. Ces enseignements furent déterminants pour forger un état
d’esprit valorisant la soumission et la loyauté, se traduisant par une
obéissance servile.

L'un des principaux moyens par lesquels I’humilité était encouragée était
par les enseignements de Jésus et des apoOtres. La vie et les paroles de
Jésus mettaient en exergue I’humilité, avec des propos tels que « Heureux
les débonnaires, car ils hériteront de la terre » (Matthieu 5:5) et
I'instruction de « tourner I'autre joue » en cas d’injustice (Matthieu 5:39).
Ces enseignements renforcaient non seulement un sens intime d’humilité,
mais pronaient également la non-résistance et la « paix », soutenant
implicitement une hiérarchie sociale dans laquelle les individus
acceptaient leur place sans se rebeller contre I'autorité.

A mesure que le christianisme se répandait dans 'Empire romain et au-
deld, la relation de I’Eglise avec le pouvoir politique évolua. Avec la
conversion de Constantin au Ve siecle, le christianisme devint la religion
d’Etat, s’alignant étroitement avec la structure politique de 'Empire. Les
dirigeants de I'Eglise promouvaient I’humilité comme une vertu aidant les
croyants a accepter leur role terrestre et la souffrance qui 'accompagne, y
compris dans les postes subalternes ou une position sociale inférieure.
L'idée était que la véritable récompense ne résidait pas dans le pouvoir ou
la richesse terrestres, mais dans le salut céleste. Ce message spirituel
soutenait un ordre social ou les croyants étaient encouragés a endurer les
difficultés, la pauvreté et méme l'injustice sans remettre en cause 'ordre
établi.

Le christianisme médiéval poussa ces enseignements fort loin. Les sociétés
féodales reposaient sur des hiérarchies strictes ou serfs, paysans et classes
inférieures étaient soumis a la noblesse, et cette noblesse, a son tour,
était subordonnée au roi, considéré comme le souverain choisi par Dieu.
L’Eglise promouvait I’humilité comme discipline spirituelle, en particulier
pour les gens ordinaires, les exhortant a accepter leur place et a servir
fidelement. Les saints et les martyrs étaient ainsi dépeints comme des

75



exemples d’humilité, leur vie constituant un modeéle a suivre. Cet accent
sur I"humilité renforgait une vision du monde décourageant I'ambition,
I'orgueil ou la rébellion, éléments susceptibles de menacer la stabilité
sociale.

Les traditions monastiques renforcaient également le réle de I'humilité
dans I'obéissance a l'autorité. Les moines et moniales, souvent pergus
comme des guides spirituels, prenaient des voeux d’humilité, d’obéissance
et de pauvreté, vivant au service d’une hiérarchie rigoureuse dirigée par
leurs abbés ou supérieurs. Leur exemple de stricte obéissance servait de
modele aux laics, créant ainsi une culture valorisant la soumission et
voyant I’humilité comme voie de croissance spirituelle.

Pendant la Réforme, bien que le protestantisme remette en cause certains
aspects autoritaires de I'Eglise catholique, I’humilité resta une vertu
essentielle. Des figures comme Martin Luther et Jean Calvin réaffirmerent
les enseignements sur I'humilité et la subordination de la volonté
personnelle a celle de Dieu. Bien qu’ils s’opposassent a certaines autorités
ecclésiastiques, ils insistaient sur le fait que chacun devait humblement
accepter l'autorité divine et, par extension, I'ordre social établi.

Plus récemment, dans les contextes coloniaux, les missionnaires chrétiens
promouvaient I’"humilité aupres des populations colonisées, la présentant
comme un chemin vers lillumination spirituelle et le salut. En
encourageant I’humilité, la patience et la soumission, ils cultivaient un état
d’esprit décourageant la résistance a la domination coloniale. Ceci était
présenté sous le couvert de « civiliser » et de « sauver les ames », tout en
soutenant en réalité les intéréts politiques et économiques des
colonisateurs.

En résumé, I'encouragement de I"humilité dans le christianisme a souvent
été étroitement lié a la promotion de I'obéissance aux autorités sociales et
politiques. Si I'humilité peut étre une vertu spirituelle puissante, elle a
également été exploitée pour soutenir les hiérarchies établies et
décourager la résistance. En incitant les croyants a privilégier les
récompenses spirituelles plutdét que le pouvoir terrestre, les autorités
ecclésiastiques ont trouvé en I'humilité un outil pour maintenir la stabilité
sociale et le contréle. Cela a contribué a forger une réalité culturelle de
I’humilité comme une vertu qui, bien que spirituellement intéressante, a
historiquement servi a soutenir un ordre social et politique rigide et
arbitraire.

76



J - LES ARTS MARTIAUX

Les arts martiaux, en tant que pratiqgue formalisée de combat,
d'autodéfense et de discipline physique, fondée sur la connaissance et la
maitrise de soi, existent dans toutes les cultures du monde, bien qu'ils
soient souvent associés aux traditions d'Asie de I'Est en raison de leur
renommée mondiale et de leur sophistication, car elles integrent la
philosophie, la spiritualité et la discipline physique. Parmi les exemples, on
peut citer le Kung Fu et le Tai Chi en Chine, le Karaté, le Judo et I'Aikido au
Japon, le Taekwondo en Corée. Ces pratiques mettent en général I'accent
sur I'équilibre intérieur, le contréle de soi et des liens avec des cadres
spirituels plus larges, tels que le taoisme, le bouddhisme Zen ou le
confucianisme, ce qui contribue a la perception des arts martiaux comme
un concept « oriental ».

Dans ce cadre, le concept d'humilité est fondamental. Le paradoxe de
base réside dans le fait que l'absence de pouvoir, ou |'absence de
démonstration de pouvoir, constitue en réalité un véritable pouvoir.
L'humilité est un état d'esprit essentiel, car elle améliore la compétence, la
discipline et I'efficacité pour diverses raisons.

Apprentissage

L'humilité permet aux pratiquants de reconnaitre qu'il leur reste toujours
a apprendre. Le praticien humble respecte ses enseignants, valorise les
retours et reste ouvert aux corrections, sachant que |'amélioration
personnelle est un processus continu et nécessaire. Cette attitude favorise
I'acquisition de compétences et de sagesse au fil du temps, tandis que
I'arrogance ou la surestimation peuvent freiner la progression et mener a
la complaisance. De méme, dans la vie, I'humilité ouvre la porte a une
amélioration continue, au développement de la compréhension,
renforgant ultimement les capacités et la résilience d'une personne.

77



Adaptabilité

L'humilité consiste a reconnaitre ses propres limites et vulnérabilités, ce
qui permet de s'adapter avec fluidité aux différentes situations et
adversaires. Un état d'esprit humble facilite la reconnaissance de ses
faiblesses et I'élaboration de stratégies pour les contourner, ce qui
augmente la puissance en toute situation. Ceci se trouve en opposition
avec la rigidité, I'arrogance ou |'obstination, qui refusent le changement,
I'ajustement ou |'adaptation aux nouvelles circonstances, en croyant que
ses capacités ou ses stratégies sont infaillibles. Ainsi, I'humilité et
I'adaptabilité sont des forces qui favorisent la résilience et le pouvoir,
tandis que la rigidité peut les compromettre. De maniére similaire, dans
d'autres contextes de la vie, I'humilité aide les personnes a s'adapter aux
changements et a accepter les critiques constructives, les rendant ainsi
plus polyvalentes et résilientes face aux défis.

Maitrise de soi

Un principe fondamental dans les arts martiaux est d'éviter les conflits
inutiles et d'utiliser la force uniquement lorsque cela est nécessaire.
L'humilité tempere le désir de domination, permettant aux pratiquants de
rester calmes et patients et d'éviter |'agressivité superflue. Cette retenue
leur procure un contréle sur la situation, un pouvoir discret souvent plus
efficace que la force brute. De méme, dans d’autres domaines de la vie,
I'humilité permet de gérer les émotions, de prendre des décisions
mesurées et d'exercer la patience, des qualités qui, avec le temps, forgent
influence et autorité.

Céder

Dans des disciplines telles que I'Aikido et le Judo, on apprend a canaliser
et a rediriger la force de l'adversaire plutét que de Ilui résister
frontalement. Cette technique requiert un état d'esprit humble, car le
pratiquant doit apprendre a céder plutdt qu'a imposer sa propre force, en
restant flexible et centré plutot que rigide. L'humilité constitue des lors
une forme de pouvoir : en ne se reposant pas uniquement sur sa propre
force, le combattant gagne un avantage stratégique, utilisant en quelque
sorte la force de l'adversaire contre lui. De méme, dans la vie, I'hnumilité

78



permet de répondre aux défis et a I'opposition avec adaptabilité et calme,
exploitant souvent I'énergie de la situation a son avantage plutét que de la
gacher en conflits. Ceci contraste avec l'agressivité et I'arrogance, ou I'on
cherche avant tout a exhiber son pouvoir personnel, une attitude
inefficace, gaspilleuse et contre-productive.

Respect

L'humilité favorise le respect d'autrui en accordant de la valeur aux autres,
ce qui est au cceur de l'éthique des arts martiaux. Dans les dojos
traditionnels, les éléves s'inclinent devant leurs pairs et leurs instructeurs,
témoignant ainsi de révérence et d'appréciation. Ce respect mutuel et
cette humilité créent des liens forts et une confiance réciproque parmi les
pratiquants, leur permettant de se soutenir et d'apprendre les uns des
autres, plutot que de se concurrencer, méme lors d'un combat. Dans la
vie, I'humilité construit de méme des relations plus solides et
coopératives, car les autres se sentent valorisés, respectés et écoutés. Ce
réseau de respect représente une forme discrete mais puissante
d'influence et d'autorité, puisqu'il instaure une réputation d'intégrité et
favorise la loyauté, renforgant ainsi les rapports humains.

Confiance en soi

Dans les arts martiaux, la véritable puissance d'un pratiquant est souvent
discrete et réservée, sans besoin d'affichage extérieur. Il s’agit de
posséder une force intérieure qui parle d'elle-méme, sans démonstrations
ostentatoires ou vantardise. Ce calme intérieur et cette confiance créent
une présence plus redoutable, car la compétence est ancrée dans la
conscience de soi et la confiance plutdét que dans sa manifestation. Dans
d'autres domaines, I'humilité cultive une force intérieure assurée, qui ne
dépend pas de la validation ou de I'attention extérieures. Ce pouvoir
calme et constant se révele bien plus durable et influent que les
démonstrations d'arrogance ou de fierté.

Ainsi, I'humilité sert de fondement a un pouvoir durable. Elle est une
source de force car elle favorise |'adaptabilité, le développement
personnel, la maitrise de soi, le respect et la résilience, des qualités qui
rendent une personne redoutable et efficace. Tout comme le praticien

79



d’art martial utilise I'humilité pour devenir maitre de son art, une
personne qui embrasse I'humilité dans la vie exerce un type de pouvoir a
la fois subtil et profond, fondé sur la connaissance de soi et le respect
d'autrui.

Voici quelques notes supplémentaires sur la relation entre les arts
martiaux et ['humilité.

Flexibilité

Le mot « judo » contient le préfixe ju, qui indique le principe de « douceur
» ou de « flexibilité », incluant I'idée de céder la force d'un adversaire et
d'utiliser son élan contre lui. L'humilité est nécessaire pour résister a
I'impulsion de vouloir maitriser directement un adversaire et plutot
s'adapter a ses mouvements. L'Aikido adopte une approche similaire, en
se concentrant sur I'harmonisation avec I'énergie de |'adversaire et sa
redirection, plutot que sur 'opposition frontale. Un état d'esprit humble
permet aux pratiquants de rester ouverts et flexibles, qualités essentielles
pour exécuter ces techniques efficacement.

Expérience

Pour le débutant, I'humilité est importante afin de recevoir les conseils
d'un praticien plus avancé. « Je ne sais pas, mais lui, il sait, donc j'observe
et j'essaie d'imiter ». De méme, celui qui est expérimenté devrait accepter
et apprécier de s'entrainer avec un débutant et ne pas le prendre de haut,
car lui-méme fOt débutant, et sans avoir pratiqué avec des partenaires
moins expérimentés a |'époque, il n'en serait pas arrivé a ce niveau.
Toutefois, s'il souhaite progresser, il doit également chercher a s'entrainer
avec des pratiquants plus avancés et ne pas les craindre. Néanmoins, il est
assez difficile de s'entrainer avec des débutants, car on ne peut pas
appliquer directement la technique que |'on maitrise, et I'on est alors
obligé d'adapter ses gestes a ce partenaire. Cela peut entrainer de la
frustration, rendant I'humilité essentielle pour y faire face efficacement.
De plus, il se peut que I'on ne soit pas aussi bon que I'on le pensait, d'ou la
nécessité de revenir aux bases ou de trouver d'autres stratégies pour faire
fonctionner la technique. Souvent, les instructeurs expérimentés affirment
que « les éléves sont mes enseignants ». En effet, a travers les difficultés

80



ou résistances des éléves, on peut affiner son enseignement, et les
maladresses révelent les points faibles de I'expert. Ironiquement, si les
éleves esquissent des gestes étranges, c'est probablement parce qul'ils
I'ont copié leurs enseignants, méme de maniére caricaturale.

Retenue

Beaucoup d'arts martiaux se sont transformés en simples sports,
dépourvus de la dimension spirituelle de la pratique. Mais ceux qui ont
préservé cette tradition affichent des comportements spécifiques. Par
exemple, il faut s'abstenir de se vanter lors d'une victoire. Cela ne signifie
pas qu'il est interdit d’étre « content », mais qu'il ne faut pas se réjouir
publiquement, la célébration devant se faire « a huis clos », afin d'éviter
d'humilier son adversaire. En agissant ainsi, on reconnait |'effort et la
souffrance que l'adversaire a di endurer pour en arriver la, car ils sont
identiques aux efforts et a la souffrance que I'on a connus soi-méme et
qgue l'on connaitra probablement de nouveau. Reconnaitre |'autre, c'est se
reconnaitre soi-méme.

Cela rappelle également que peut-étre on a gagné par hasard, puisque les
circonstances et |'aléatoire jouent un role important dans les événements
du monde et dans toute victoire.

La vantardise engendre la négligence, et cette distraction pourrait étre a
I'origine de notre prochaine défaite. L'humilité nous aide a rester
concentrés et vigilants ; notre niveau d'alerte ne doit jamais baisser. |
peut toujours se passer quelque chose d'inattendu, a tout moment nous
pourrions étre confronté a l'inconnu ou a l'imprévisible. Un tel principe
rappelle que nous sommes limités et finis dans un monde illimité et infini.

Arts martiaux japonais

L’humilité (kenkyo) joue un role essentiel dans la pratique des arts
martiaux japonais. En effet, une progression optimale dans I'apprentissage
ne se peut sans une certaine modération dans I'appréciation de soi-méme.
La prise de conscience de ses propres limites, le fait de reconnaitre que le
chemin vers la maitrise est un processus sans fin, permet au pratiquant
d’aborder I'art avec un état d’esprit ouvert, disponible a soi et aux autres.
L'arrogance et la vanité sont donc des freins a |'apprentissage, elles

81



enferment le pratiquant dans ses certitudes, lui conférant une attitude
suffisante et supérieure. Un tel esprit se pensera vite expert, s’'imaginant
gu’il n’a plus rien ou plus grand chose a apprendre. Cette attitude pourrait
lui étre fatale en combat, car elle I'aménera a sous-estimer son adversaire
et a surestimer ses capacités. Tot ou tard, le pratiquant arrogant sera
confronté a ses failles et ses limitations, et subira donc d’ameéres
déconvenues. Beaucoup abandonneront d’ailleurs la pratique pour cette
raison.

L’état d’esprit adéquat dans la pratique des arts martiaux est rendu par le
concept de « shoshin », que I'on peut traduire par « esprit du débutant ».
C’est une attitude d’humilité que le pratiquant doit conserver tout au long
de sa progression, quel que soit son niveau atteint. Selon les maitres zen,
dans cet « esprit du débutant » n’existe pas la croyance de: « j'ai atteint le
niveau ». Toutes les pensées égocentriques limitent notre vaste esprit.
Lorsque nous n’avons pas l'idée de réalisation accomplie, ni I'idée de « soi
», nous sommes de vrais débutants. Alors nous pouvons réellement
apprendre quelque chose.

Etre humble signifie donc étre capable de reconnaitre la valeur des autres,
gu’ils soient instructeurs ou éleves. Cela favorise un environnement
d’entraide et de respect ou chacun peut avancer a son rythme. La
compétition est plus contre soi-méme que contre les autres, ces derniers
étant des partenaires sans lesquels aucune progression ne serait possible.

L’humilité découle aussi du fait que le débutant n’est pas encore « moulé
» dans la technique, il est encore « pur », et dans un exercice d’expression
libre comme le combat, il va réagir de facon instinctive et non
conventionnelle, ce qui peut dérouter I'expert, pour qui |'hyper
spécialisation est potentiellement devenue un probleme: il n’est plus
habitué a ce qui sort du cadre qu’il maitrise. De plus, beaucoup de haut
gradés possedent certes une maitrise technique, mais n’ont pas l'instinct
ni I'esprit du combattant, et face a un débutant, certes désavantagé
techniguement mais possédant cet instinct, ils peuvent de ne pas sortir
victorieux d’'une confrontation. Ce constat mene a I'humilité, au fait de
reconnaitre qu’il ne faut sous-estimer personne, méme le parfait novice.

L’humilité peut ainsi étre considérée comme une puissance d’étre et
d’agir, en tant qu’elle ameéne a une clarté de I'esprit. Elle permet de voir
les choses de maniere plus objective. En reconnaissant ses limites et
imperfections, un individu est mieux préparé a affronter les situations de

82



maniére réaliste, ce qui peut conduire a des décisions plus judicieuses.
Une personne humble sera aussi plus réceptive aux critiques et aux
conseils. Cette capacité a apprendre continuellement augmente ses
compétences et son efficacité dans ses actions. Enfin, I'"humilité aide a
gérer les échecs et a faire face aux défis. Les individus humbles sont
souvent plus résilients, car ils voient les obstacles comme des occasions de
croissance plutot que comme des menaces ou des humiliations.

Condition et résultante

L’humilité est a la fois une condition de progression et d’efficacité dans
I’action, et également une conséquence naturelle d’'une pratique sincere.
En effet, le pratiquant assidu qui s’engage sans retenue dans les exercices,
comprend tres vite que les obstacles, les erreurs, et les défaites s'il
participe a des combats de compétition, sont des passages obligés. Il est
impossible de sortir vainqueur de toutes les confrontations. Le désir de
vaincre va s’estomper peu a peu a mesure que le pratiquant progresse car
il intégrera au gré des expériences le caractere futile et aléatoire de la
victoire. Paradoxalement d’ailleurs, comme pour I'amour ou le bonheur,
c’est en ne cherchant pas a dominer ou a vaincre, qu’on obtient la victoire
au combat. A cet égard, il est essentiel de progresser dans la gestion de
ses émotions. Au début de son apprentissage, le pratiquant martial est en
proie a une série d’émotions dont la canalisation lui pose probleme. Il
ressent tour a tour la peur, la colére, la frustration, la surprise, et se laisse
dominer par elles. Il expérimente par exemple la peur qui inhibe, voire
paralyse, ou encore la colere, qui confine souvent a la rage, et pousse a
I’action mais qui confere un caractéere trés prévisible a cette derniere,
donnant l'opportunité a l'adversaire de contrer facilement I'attaque.
Acquérir un « esprit vide », débarrassé de toute velléité, et dont la
stabilité n’est plus troublée par le flux d’émotions qui le traverse, est la clé
pour combattre efficacement. Car I'esprit sera alors pleinement disponible
a ce qui I’entoure, percevra le moindre geste de I'adversaire et optimisera
les chances de réponses adéquates. En multipliant les confrontations,
pour peu gu’elles soient sans complaisance, le pratiquant sera t6t ou tard
forcé de reconnaitre que la frontiere entre la victoire et la défaite - entre
la vie et la mort sur un champ de bataille, est parfois extrémement mince.
« Le seul combat que je suis slir de remporter, c’est celui que je ne fais pas
», dit la sagesse japonaise. La véritable victoire consiste a éviter autant

83



que possible le combat. Eviter le combat n’est pas fuir, c’est choisir de ne
pas se laisser dicter sa conduite par la violence ou la réactivité. C'est
affirmer sa maitrise de soi, préférer la stratégie a I'impulsivité, la paix a
I’ego blessé. La vraie force réside dans la capacité a ne pas entrer dans des
luttes inutiles, qui nous éloignent de I'essentiel. Ce constat force I’humilité
et amene a cultiver par la suite cette vertu, conscient qu’elle est a la fois
une condition de progression, tout comme la résultante naturelle et
nécessaire d’une pratique authentique.

L’art de la guerre

L'humilité joue un rdle important dans l'art de la guerre oriental, une
tradition influencée par le Taoisme, le Confucianisme, et le Bouddhisme.
Cela est visible par exemple dans un texte classique comme « L'Art de la
guerre » de Sun Tzu, ou I'humilité est liée a des concepts de stratégie, de
sagesse et de prudence.

Dans cet ouvrage, I'humilité n'est pas explicitement mentionnée comme
une vertu morale, mais elle est sous-entendue dans plusieurs principes
stratégiques, comme prudence et modestie stratégique. Sun Tzu conseille
de feindre la faiblesse afin de tromper I'ennemi et de maintenir
I'avantage, ce qui exige une forme d'humilité stratégique, ou I'on accepte
de ne pas montrer sa puissance pour mieux la déployer au moment
opportun. Il écrit: « Fais semblant d'étre incapable lorsque tu es prét, et
faible lorsque tu es fort. ». Car nombreux sont ceux qui, des qu’ils se
sentent forts, cherchent a I'exhiber, a l'imposer, a le faire savoir.
L'impatience de I'orgueil est souvent plus forte que la raison. Des lors,
faire le choix stratégique de la dissimulation, c’est renoncer a une
gratification immédiate, au plaisir de dominer ou d’étre reconnu. Et cela
exige une forme de détachement, de retenue, de modération de soi, qui
ressemble fort a une humilité stratégique. L’humilité ici n’est pas
soumission, mais force contenue. Elle n’est pas ignorance de sa valeur,
mais capacité a ne pas en faire usage prématurément. C'est une humilité
active, non pas par manque, mais par souveraineté intérieure. En ce sens,
le stratege humble n’est pas celui qui se croit « petit », mais celui qui n’a
pas besoin de paraitre « grand ». Certes, il s’agit d’un calcul, néanmoins,
une attitude humble pousse a reconnaitre les capacités de lI'ennemi et a
éviter l'arrogance, qui pourrait conduire a des erreurs stratégiques. «

84



Connais ton ennemi et connais-toi toi-méme, et tu ne connaitras jamais la
défaite. »

Le Taoisme, qui influence largement cet ouvrage, valorise I'humilité
comme une qualité permettant de s'aligner avec les forces naturelles et
universelles. 1l privilégie la souplesse et |'adaptabilité, des qualités qui
nécessitent une humilité face a la complexité et a l'imprévisibilité de la
guerre et de la vie. Etre humble, c'est accepter de ne pas tout contrdler, et
de s'adapter au flux des événements. « Le faible surmonte le fort, et le
souple surmonte le rigide. » L'humilité est liée a I'effacement de I'égo,
permettant de prendre des décisions rationnelles et efficaces, non
entravées par I'orgueil ou les émotions.

Le Confucianisme, bien que moins axé sur la guerre, valorise les vertus de
respect et de modestie, qui s’appliquent aux interactions entre
commandants ou avec les soldats. Le respect mutuel: un chef humble
inspire le respect de ses troupes en montrant de la considération pour
leurs efforts, leurs besoins, et leur dignité. Une attitude humble favorise la
loyauté et le moral, des éléments cruciaux dans toute campagne militaire.
Dans la paix comme dans la guerre, Confucius valorise un comportement
éthique. L'humilité aide a éviter des exces inutiles ou une conduite
destructrice motivée par I'arrogance, considérée comme une faiblesse qui
conduit a des erreurs fatales. Ainsi I'humilité dans I'art de la guerre est
davantage une qualité stratégique et philosophique qu'une simple vertu
morale. Néanmoins, I"humilité stratégique n’est pas feinte, mais lucide :
elle reconnait ses limites et celles de la situation. Ce n’est pas simplement
un calcul pour dominer, mais une mise a distance de soi. Elle ne nie pas la
morale, elle la dépasse en intégrant sagesse et efficacité. Elle permet
d’éviter les erreurs dues a l'arrogance ou a l'impulsivité, de s'aligner avec
les principes du Taoisme, favorisant souplesse et adaptabilité, de cultiver
des relations respectueuses et harmonieuses, méme dans un contexte de
conflit. Elle n'est donc pas un signe de faiblesse mais un atout essentiel
pour mener des guerres avec sagesse et efficacité.

Le surf

Un parallele intéressant peut étre établi entre les arts martiaux et la
pratique du surf, ou I'humilité est aussi nécessaire comme condition d'une
pratique saine. Lorsqu'on apprend, il faut d'abord reconnaitre que la

85



puissance de I'océan est immense et imprévisible, il est évident que nous
ne pouvons pas le dominer. En apprenant, les débutants doivent accepter
de souvent tomber, et de ne pas toujours réussir a attraper les vagues.
Méme les surfeurs expérimentés rencontrent de nouveaux défis avec des
vagues plus puissantes, des rouleaux différents ou des conditions
inconnues. De plus, le surf implique souvent de partager la zone avec
d'autres surfeurs, nous ne pouvons pas étre uniguement centrés sur nous-
mémes. La surestimation peut conduire a des situations dangereuses.
Ainsi devons-nous rester modestes, et cette humilité nous rend plus
attentifs au contexte.

Les surfeurs doivent adapter leurs techniques et leur approche aux
conditions, plutdét que de s'accrocher obstinément a des stratégies
préconcues. lls doivent connaitre leurs limites, éviter de prendre des
risques inutiles et respecter les avertissements des surfeurs plus
expérimentés. L'imprévisibilité de |'océan peut facilement mener a la
frustration, car les vagues peuvent ne pas coopérer ou la performance
peut en patir. L'humilité aide les surfeurs a accepter les revers comme
faisant partie de |'expérience et a se concentrer sur le plaisir du processus.

Nous apprenons qu'il ne faut pas prétendre imposer notre volonté et nos
intentions a |'océan, mais plutot I'observer attentivement et essayer de
s'adapter aux circonstances. En d'autres termes, il faut étre passif pour
étre actif, car cette observation minutieuse nous prépare a étre plus en
phase avec une force supérieure. Grace a cette « adaptation », nous
pouvons utiliser la puissance de la vague a notre avantage, alors que lutter
contre elle impliquerait un échec inévitable. En essence, I'humilité dans le
surf consiste a reconnaitre sa place dans le contexte plus vaste de la
nature, de l'apprentissage et de la communauté, ce qui renforce a la fois
les progres dans I'art, le travail sur soi et |a joie du sport.

Il faut toutefois mentionner que les surfeurs incarnent souvent un
mélange paradoxal d'humilité et d'arrogance. D'une part, I'océan les
rappelle constamment a leurs limites, les rendant humbles. D'autre part,
certains comportements dans la culture du surf entrent en conflit avec
cette humilité, affichant de I'égotisme, un sentiment de supériorité ou une
compétitivité exacerbée. Voici quelgues comportements typiques de ce
genre chez les surfeurs.

Certains surfeurs agissent comme s'ils détenaient personnellement un
endroit particulier, appliguant de maniere agressive des regles

86



territoriales non écrites. lls tentent d'intimider les « étrangers », allant
méme jusqu'a l'agression verbale ou physique. Les surfeurs expérimentés
essaient de monopoliser les meilleures vagues, ignorant I'étiquette et
I'équité, refusant d'attendre leur tour et refusant aux autres le droit a la
vague. lls "taxent" la vague de quelqu'un d'autre, c'est-a-dire envahissent
de maniere intrusive la vague que l'autre surfe, le faisant trébucher ou
tomber. lls agissent comme s'ils « méritaient » plus les vagues,
simplement parce qu'ils sont meilleurs ou surfent depuis plus longtemps.
lIs transforment une simple pratigue en une compétition, essayant
constamment de surpasser les autres, transformant une expérience
collective en bataille pour la domination. Les surfeurs compétents
expriment de l'impatience ou du mépris envers les débutants, se moquant
d'eux ou refusant de les aider, oubliant que tout un chacun commence un
jour ou l'autre, et que l'océan est un espace d'apprentissage, non
d'exclusion. lls se vantent constamment de leurs exploits, les vagues
imposantes qu'ils ont « conquises », les tubes qu'ils ont réalisés, souvent
de maniére excessive ou exagérée. En particulier, le surf compétitif
alimente |'arrogance, car les surfeurs ressentent constamment la pression
de se prouver aux autres.

Les surfeurs peuvent souvent souffrir de surconfiance, en raison de leur
connexion intime avec l'océan, de leurs compétences physiques et de la
nature « adrénalinique » du sport. Cet hubris se manifeste par la prise de
risques inutiles, en prenant des vagues au-dela de son niveau de
compétence, ce qui peut entrainer des blessures graves ou des accidents
mortels. lls peuvent sous-estimer la puissance des courants, des marées et
les conditions de vagues, ou persévérer lorsque I|'océan devient
dangereux, par exemple lors d’une tempéte imminente ou d’un puissant
courant d'arrachement. Ou encore ils se surmeéenent jusqu'a I'épuisement,
croyant pouvoir assumer plus que ce que leur condition physique leur
permet. Certains surfeurs intermédiaires développent une perception
exagérée de leurs compétences et ignorent les conseils des vétérans. lls
pagaient vers des vagues qu'ils ne peuvent pas contrdler ou enfreignent
les regles du surf, pensant tout savoir. Mais la principale forme de
surconfiance vient de I'oubli que I'océan est toujours aux commandes, car,
peu importe le niveau de compétence d'un surfeur, il reste imprévisible et
nous rend humble. lls oublient communément que la véritable maitrise
implique I'humilité, I'adaptabilité et une conscience constante de ses
propres limites. Car il est grisant de s'affronter a un élément tres puissant,

87



un phénomeéne que connaissent aussi les alpinistes . En affrontant
“I'immensité”, on peut facilement se croire tout puissant et transgresser
des limites raisonnables.

K - HUMILITE FORMELLE

1 - Obligation sociale

Dans certains contextes ou cultures, I'humilité devient une obligation
sociale et peut se transformer en une pratique formelle, voire en une
facade, contredisant |"humilité authentique. Lorsque ['humilité est
fortement ou excessivement valorisée, elle s'impose comme une
convention obligatoire, poussant les individus a adopter des
comportements humbles pour se conformer, sans étre nécessairement
animés par une conviction intérieure sincere. L’humilité, en tant que
norme formalisée, comme c’est le cas dans certains pays asiatiques, est
souvent associée a des codes de conduite spécifiqgues ou a des
comportements ritualisés, tels que l'inclinaison, un langage respectueux
ou une retenue imposée dans le discours. Si ces pratiques peuvent servir
de « ciment social », elles risquent aussi de devenir de simples
automatismes dénués de sens. Une telle humilité devient davantage une
performance sociale qu’une expression authentique, contredisant ainsi
I'idée méme d’une véritable humilité.

Ce genre d’obligation culturelle meéne naturellement a une humilité
ostentatoire, un paradoxe dans lequel I’'humilité est affichée pour obtenir
reconnaissance ou statut, la transformant en une forme de manipulation.
Par exemple, une personne peut minimiser publiquement ses réalisations
afin de recevoir des compliments supplémentaires ou de renforcer son
image de vertu. Cette humilité feinte devient alors une stratégie pour
gagner l'estime d’autrui plutot qu’un effort sincere d’autoévaluation ou de
reconnaissance de ses propres limites. Elle peut méme étre utilisée
comme une technique d’influence, une stratégie pour gagner l'estime

88



d’autrui, par laquelle l'individu dissimule son véritable moi et ses
aspirations derriere un masque d’humilité, placant ses pions, établissant
des alliances, cherchant du soutien, en attendant le moment ou il
dévoilera son vrai visage et « prendra le pouvoir » ouvertement. A moins
gu’il ne joue éternellement ce « jeu » comme stratégie, ce qui lui permet
d’utiliser les uns contre les autres, en flattant chacun et en devenant «
I’ami » de tous.

Par ailleurs, lorsqu’une société impose une humilité rigide, les individus
peuvent se sentir sous pression de maniere a réprimer leur authenticité,
ce qui conduit a une négation des émotions et de la subjectivité.
L’exigence constante d’apparaitre humble empéche les gens d’exprimer
des sentiments légitimes de fierté ou de frustration, de dire ce qu’ils
pensent étre vrai ou important, en somme, elle étouffe toute sincérité. Ce
fossé entre I'apparence extérieure et la réalité intérieure engendre divers
niveaux de frustration et un sentiment d’insatisfaction. Paradoxalement,
I"humilité imposée éloigne davantage les individus de la véritable humilité,
les rendant plus préoccupés par leur image sociale que par un effort
authentique d’introspection et d’amélioration personnelle.

De plus, 'humilité est parfois utilisée comme un outil de contréle social
afin de maintenir les hiérarchies ou les réles établis, gardant les individus
dans une posture soumise face aux figures d’autorité. On décourage les
personnes d’affirmer leur valeur ou leurs aspirations personnelles sous le
prétexte de maintenir la modestie, la pression sociale les forcant a se
conformer aux normes établies et d’obéir au pouvoir en place.

Lorsque I"humilité devient une obligation sociale rigide, elle perd sa
signification profonde et se transforme en une « forme extérieure » qui
contredit la véritable humilité. La véritable humilité ne peut étre
authentique que lorsqu’elle découle d’un effort volontaire, intérieur et
sincere, qui respecte a la fois les normes sociales et la liberté individuelle.
Par exemple, I'insistance du confucianisme sur les rituels était destinée a
cultiver le caractere moral et ’harmonie sociale, mais avec le temps, elle
s'est transformée en formalités mécaniques déconnectées de leurs
objectifs éthiques. Ainsi, I'inclinaison du buste et autres gestes similaires
sont devenus des marques d’obligation plutét que de véritable respect. Ce
décalage entre I'idéal et la réalité a conduit a de nombreuses accusations
d’hypocrisie, ou des individus jouaient extérieurement des roles
confucéens tout en agissant de maniere égoiste. Le confucianisme fut

89



alors dénoncé par certains comme oppressif et rétrograde, associé au
féodalisme et au contrdle patriarcal. De surcroit, la promotion étatique
d’une telle doctrine la réduit a un outil de contrdle politique, mettant
I’accent sur I'obéissance et I’harmonie sociale au détriment de la pensée
critique et de l'individualité.

2 - Criteres formels de I'humilité

Examinons quelques-uns des criteres formels permettant de déterminer si
une personne est humble, dans le cas intéressant de I"humilité
traditionnellement imposée de la culture asiatique.

Eviter I'autopromotion

Les personnes « humbles » s’abstiennent de se vanter de leurs capacités
ou de leurs réalisations. Méme si elles ont accompli quelque chose
d’'important, elles en parlent avec subtilité, attribuant souvent leur succes
au travail d’équipe ou a la chance. Cela reflete théoriquement un sens
d’humilité et de retenue, plutét qu’un désir de reconnaissance
personnelle ou de se montrer, en brouillant la réalité de leur propre
valeur, pour autrui comme pour elles-mémes.

Refuser les louanges

Lorsqu’elle recoit des compliments, il est courant qu’une personne «
humble » les décline, de préférence avec un sourire. Beaucoup de gens
répondent instinctivement aux éloges par des phrases telles que « Jai
encore beaucoup a apprendre » ou « Oh, pas du tout, ce n’est rien.» Ce
genre de réponse donne une impression de modestie et de cordialité, tout
en servant a éviter de susciter la jalousie d’autrui. Bien entendu, cela
parait tres artificiel, car on pergoit que la personne est heureuse des
compliments mais refuse de l'admettre. De plus, cela étouffe une
véritable appréciation sincére de la part de l'autre personne et tout

90



partage authentique. Et lorsque les personnes « humbles » rejettent
systématiquement les louanges, surtout lorsqu’elles se répetent, elles
risquent de se sentir completement rejetées lorsque les autres cessent de
les complimenter.

Eviter de louer les autres

Il convient d’éviter de faire des éloges excessifs aux autres, afin de ne pas
les embarrasser en attirant I'attention sur eux. De plus, dans un contexte
éducatif, cela permet de ne pas attiser leur orgueil ou les rendre suspects
d'étre orgueilleux.

La prudence

Les personnes « humbles » veillent a ne pas critiquer directement autrui ni
a offrir des conseils non sollicités. Elles font attention lorsqu’elles donnent
leur avis pour éviter de causer du malaise ou de froisser quelqu’un. Elles
utilisent plutot des expressions polies et adoucies, trés évasives ou
indirectes, voire choisissent le silence. Lorsqu’un conseil est nécessaire,
elles le minimisent, en utilisant des phrases comme « Vous pourriez
envisager ceci ou cela » plutét que de pointer du doigt les défauts de
maniere explicite.

Le silence

Etre « humble » signifie parler moins et écouter davantage, ponctuant un
dialogue de sourires, d’acquiescements et de silences. Les personnes
humbles préferent écouter et observer plutét que de proposer des idées
ou de dominer la conversation. Elles utilisent souvent des réponses non
verbales, comme un sourire ou un hochement de téte, simplement pour
montrer gu’elles sont engagées, évitant ainsi les comportements qui
pourraient les faire paraitre trop intrusives ou en quéte d’attention. Cette
approche vise a instaurer un climat « harmonieux », mais elle engendre
une attitude plutét passive et auto-répressive. Il s’agit surtout d’éviter de
prendre des risques de conflits dans une conversation.

91



Reconnaitre ses faiblesses

Une personne « humble » ne dissimule pas ses défauts ; au contraire, elle
est préte a admettre ses limites dans des situations appropriées, voire a
les exagérer ou a les inventer. Cette honnéteté prétendue la rend plus
authentique et digne de confiance, puisqu’elle manifeste une absence
d’arrogance. Toutefois, ce comportement ostentatoire devient une forme
de « séduction » ou de manipulation.

L’humilité de « spectacle » est une forme d’hypocrisie, en plus d’étre une
contradiction. Par exemple, lorsqu’on complimente quelqu’un pour une
réalisation particuliere, il peut récuser son propre mérite a travers divers
arguments. |l utilisera des réponses qui minimisent sa contribution ou
reportent ailleurs le crédit. Par exemple en attribuant le succes aux
autres, comme « Je n’aurais pas pu y arriver sans mon équipe » ou « J'ai
beaucoup appris de mon mentor, ce n’était pas que moi ». Il minimisera
ses compétences en disant « J'apprends encore, jai un long chemin a
parcourir » ou « C'était en réalité tres facile a faire », ou en évoquant des
facteurs hors de son controle, comme « Ce n’était que de la chance » ou «
Jétais au bon endroit au bon moment », ou en atténuant l'intérét : « Ce
n’est rien d’extraordinaire, je faisais simplement mon travail » ou « Je ne
mérite pas tous ces éloges, ce n’est vraiment qu’une broutille ».
Lorsqu’une personne utilise les adjectifs « humble » ou « modeste » pour
se décrire ou se penser, elle les emploie comme une formule rhétorique
visant a rehausser la valeur de ses propos et de sa personne, par exemple
en commencant par « A mon humble avis... ». Un tel comportement est
plutdét malsain, car il est tres artificiel et nie la réalité. Soit il induit une
autodépréciation excessive qui pourrait involontairement miner Ia
confiance et la crédibilité de cette personne, soit elle ne croit pas vraiment
ce gu’elle dit, car il est évident qu’elle est en réalité assez fiere d’elle-
méme. Une personne véritablement humble peut se réjouir de ses
accomplissements, car I'humilité ne signifie pas nier ou ignorer ses
réussites, mais simplement maintenir une perspective sobre, en
reconnaissant les contributions d’autrui et en appréciant les facteurs
extérieurs ayant participé a son succes, tout en admettant ouvertement sa
propre contribution et sa satisfaction personnelle, et méme une saine
fierté.

92



3 - L'humilité imposée

L'humilité imposée dans une société, ou les individus ou groupes sont
contraints d'adopter I'humilité par des pressions extérieures plutdét que
par une évolution personnelle ou une conviction intérieure, peut avoir des
conséquences profondes et multiformes, selon le contexte et les
mécanismes d'imposition.

Si elle est mise en ceuvre de maniere réfléchie, en tant que moyen de
développement personnel et collectif, I'humilité imposée, par I'éducation
ou par des normes culturelles, peut encourager les individus a réfléchir a
leurs limites et a leur interdépendance au sein de la société, favorisant
une culture de respect mutuel et d'empathie, ainsi que la promotion de la
vertu, avec des conséquences plutdt positives ou transformatrices. Les
mécanismes sociaux qui imposent I'humilité pourraient servir de mesure
corrective pour atténuer la tentation de [|'hubris, lorsque [|'ambition
débridée ou l'arrogance conduisent a des dégats sur le plan relationnel,
politique ou économique. lls pourraient renforcer le sentiment d'une
identité collective, incitant a privilégier le bien-étre collectif plutét que la
réussite individuelle et la concurrence, ce qui mene a une cohésion sociale
accrue et a un recentrage sur des objectifs partagés.

Mais une telle imposition peut avoir des conséquences négatives.

L'humilité forcée sape l'expression authentique de soi et l'individualité,
puisque les gens se conforment aux attentes par peur ou par obligation, se
préoccupant davantage de leur image que d'une véritable humilité. Cela
engendre une culture superficielle de conformité, ou I'humilité devient
performative, ostentatoire, plutdét que sincere. Les sociétés qui imposent
I'humilité risquent de décourager I'ambition et l'initiative, les individus
pouvant craindre de se démarquer ou de contester les normes. Un tel
environnement étouffant entrave le progres, la créativité et l'innovation,
menant a la stagnation.

Lorsque I'humilité est imposée, elle érode la confiance en soi et I'estime
personnelle, particulierement chez les individus ou groupes constamment
rappelés a leur supposée infériorité. Cette dynamique perpétue des cycles
de subjugation et de dépendance. En général, ceux qui préchent ou
imposent I'humilité ne sont, bien entendu, jamais réellement humbles.

93



L'humilité devient aisément un outil de pouvoir pour une autorité cléricale
ou politique. Celui qui ordonne d'étre humble détient le pouvoir et n'est
pas humble. Précher I'humilité peut en réalité cacher une sorte d'envie et
engendrer la destruction, car il s'agit de se valoriser en diminuant autrui.
L'humilité forcée engendre souvent de la frustration et du ressentiment,
surtout si elle est imposée de maniere inégale ou arbitraire. Ce
mécontentement peut se manifester par une résistance passive, des
troubles sociaux ou méme une rébellion, déstabilisant |'ordre social.

Lorsque I'humilité est imposée par les puissants, elle fomente des
inégalités systémiques, les dirigeants utilisant I'humilité forcée comme
outil pour supprimer toute dissidence et maintenir leur controle. De tels
déséquilibres institutionnels accentuent les clivages sociaux et perpétuent
I'oppression.

En fin de compte, les conséquences de I'humilité imposée dépendent
fortement des meéthodes et des intentions qui sous-tendent son
imposition. Une société qui parvient a concilier I'humilité avec Ia
promotion de la dignité et de la liberté personnelles est plus a méme
d'atteindre un résultat harmonieux. Cependant, lorsque I'humilité forcée
devient un instrument d'oppression, les risques d'aliénation, d'injustice
systémique et de déclin social sont considérables. Pour que I'humilité ait
des effets positifs, elle doit idéalement émerger d'un processus organique
de découverte de soi et de valeurs partagées, plutot que d'une coercition.
L'humilité et I'affirmation de soi sont toutes deux essentielles a
I'épanouissement d'une société.

Une insistance excessive sur une humilité formelle induit un manque de
confiance en soi, ce que |'on peut appeler le syndrome du « jamais assez
bon ». Une telle injonction inhibe l'initiative personnelle et la satisfaction
de soi, car elle promeut une psychologie anxiogéne. Etonnamment, ce
comportement se méle a une ambition cachée et a un perfectionnisme,
comme on peut le constater chez des parents qui critiquent constamment
leurs enfants, car ils souhaitent qu'ils « réussissent mieux », par exemple,
en étant les meilleurs de la classe.

L'humilité forcée engendre également de nombreuses dissonances
cognitives et tendances conflictuelles. Nous désirons les éloges, mais nous
nous sentons mal a l'aise, voire embarrassés de les recevoir. Nous avons
des ambitions, mais la valorisation de notre image humble nous empéche
de prendre des responsabilités, de peur d'agir en « leader » et de paraitre

94



prétentieux. Nous pouvons méme ressentir de la culpabilité ou de la honte
a l'idée de nous mettre en avant, par exemple de prendre la parole en
public, ce qui inhibe la prise de responsabilités et I'accomplissement de
nos taches de maniére adéquate. Nous devons étre nommés
officiellement a un poste « important » pour avoir le droit d’étre fier, une
position qui peut nous autoriser a étre arrogants et méprisants. Une autre
inquiétude courante est de déranger autrui, la crainte de monopoliser leur
temps, souvent sans raison légitime. En conversation, surtout en public ou
en groupe, les personnes « humbles » s'efforcent de ne pas occuper
I’espace commun, ou méme d'éviter totalement de se singulariser.
Lorsqu’elles s’expriment un tant soit peu longtemps, elles s'excusent
aupres du groupe en disant « Désolé d’avoir monopolisé la discussion »,
bien que de telles remarques n'empéchent pas certains « humbles » de
poursuivre leur « spectacle ».

Ces comportements illustrent clairement comment I'humilité, en tant que
vertu valorisée, peut étre rigidement transformée en norme sociale,
créant potentiellement des défis personnels. Par exemple, les individus
pourraient intérioriser des comportements tels que « refuser les éloges »
et « reconnaitre ses faiblesses » en se convainquant qu'ils « ne sont jamais
assez bons », conduisant a une insatisfaction ou une autodépréciation
persistante. Cet état d'esprit peut les rendre hésitants a assumer des
responsabilités, leur faisant ainsi rater des défis intéressants, et cela
renforgant plus avant l'idée « je ne suis pas assez bon », créant une spirale
de rétroaction négative.

De méme, étre excessivement prudent dans le choix de ses mots peut
mener a une suppression habituelle de I'expression de soi, créant un fort
décalage entre les sentiments intérieurs et le comportement extérieur. Ce
manque de communication directe provoque des malentendus dans les
interactions avec autrui. En outre, le risque d'étre exploité est réel, car les
personnes humbles et non affirmées peuvent devenir des cibles faciles
pour l'exploitation. Dans les milieux professionnels comme personnels,
cela peut aboutir a une répartition inégale des taches et des récompenses,
ou a un traitement injuste. Tous ces comportements entravent
I'authenticité, s'éloignant de l'intention initiale de I'humilité.

95



4 - L'"humilité orgueilleuse

Paradoxalement, I'« humilité imposée », lorsqu’elle devient artificielle et
fausse, se transforme en source de fierté et d'arrogance. Les personnes
qui détiennent le pouvoir apprécient et recherchent I'humilité chez autrui,
car cela leur donne l'impression d'étre respectées ou honorées. De plus,
elles peuvent elles-mémes afficher I'humilité comme un outil de
manipulation sociale. L'utilisation stratégique des « jeux de pouvoir » de
I'humilité repose sur les dynamiques sociales et psychologiques de
validation et de statut.

Ainsi, Ignace de Loyola, leader spirituel et religieux, fondateur de |'ordre
jésuite catholique et fervent promoteur de I'humilité, a mis en garde
contre « l'orgueil de I'humilité ». Les points principaux de sa pratique
étaient les suivants. Trouver Dieu en toutes choses, en reconnaissant la
présence divine dans la vie quotidienne et les expériences. Prendre des
décisions guidées par la priere, la réflexion et une conscience des
mouvements intérieurs de I'ame, positifs comme négatifs. Pratiquer une
priere quotidienne de réflexion pour faire le bilan de sa journée, en
cherchant Ila gratitude et la croissance spirituelle. Combiner Ila
contemplation avec I'action, en s'efforcant de servir autrui et de vivre sa
foi a travers des actions concretes. Se libérer en se distanciant des
attachements désordonnés afin de se concentrer sur la volonté de Dieu.

La spiritualité ignatienne est a la fois contemplative et active, invitant les
individus a approfondir leur relation avec Dieu tout en s'engageant de
maniére significative dans le monde. Evidemment, I'humilité devient un
élément essentiel d'une telle pratique. Cependant, il met en lumiére un
paradoxe dans la croissance spirituelle : le danger de devenir orgueilleux
ou suffisant a propos de son « abaissement » personnel et de sa
disponibilité envers Dieu.

Voici quelques-uns de ses points principaux. L'humilité est une vertu qui
consiste a reconnaitre ses limites et sa dépendance a Dieu ou aux autres.
Cependant, elle peut devenir une source de fierté si I'on commence a
éprouver une satisfaction excessive a étre humble. Quand quelgu'un agit
extérieurement de maniere modeste tout en se sentant intérieurement
supérieur aux autres grace a sa vertu pergue, cette « fausse humilité »
mine la véritable essence de I'humilité. « L'orgueil de I'humilité » survient

96



lorsqu'une personne se focalise trop sur la démonstration de son humilité,
alimentant involontairement ce que I'on pourrait qualifier d'amour-propre
narcissique. Elle peut alors chercher a obtenir une reconnaissance pour sa
modestie ou se sentir moralement supérieure a ceux qui paraissent moins
humbles. Loyola insistait sur le fait que I'humilité devait mener a une
relation plus profonde avec Dieu et avec autrui, et non devenir une
performance ou une médaille a porter. La véritable humilité est effacée et
vise le service, non l'autocongratulation. Il souligne la nécessité d'une
conscience de soi et d'une vigilance constante. Méme dans la quéte de
I'humilité, les individus doivent se prémunir contre ces tendances subtiles
a déformer et corrompre leurs propres intentions.

5 - La fausse humilité

La fausse humilité est I'affichage de la modestie ou de la dévalorisation de
soi qui n'est pas vraiment sincere. Elle implique de minimiser ses propres
réalisations tout en attirant subtilement ['attention sur elles. Faire
semblant de se soumettre aux autres tout en conservant intérieurement
un sentiment de supériorité, plus ou moins visible. Bien que la fausse
humilité puisse étre percue comme manipulatrice ou insincere, elle a
souvent un effet social gratifiant.

La fausse humilité est « utile » et « efficace ». Lorsqu'une personne
minimise son importance ou ses réussites, cela peut donner a |'auditeur
ou a l'observateur l'impression qu'il est lui-méme élevé en importance ou
en statut, ce qui le valorise agréablement. Cette dynamique flatteuse fait
que les gens se sentent respectés, honorés, voire supérieurs dans
I'interaction. Un exemple typique, presque obligatoire, est la fameuse
remarque lors de remises de prix a Hollywood, ou la personne a succes
dira : « Je dois tout a mon équipe », ce qui fait que les membres de
I'équipe se sentent uniques et essentiels, ce qui les rend plus disponibles.

La fausse humilité peut créer lillusion d'égalité dans des relations
hiérarchiques. Une personne occupant une position élevée, qu'il s'agisse
d'un dirigeant, d'un expert, d'un professeur ou d'une célébrité , peut

97



adopter une attitude humble, rapprochant ainsi les autres et les faisant se
sentir plus puissants par comparaison. Une remarque classique d'un érudit
pourrait étre : « J'ai encore beaucoup a apprendre » ou « Dites-moi si je
me trompe », donnant aux étudiants ou aux pairs l'impression d'une
parité intellectuelle.

De nombreuses cultures valorisent la modestie et découragent les
démonstrations ostentatoires de fierté ou d'arrogance. Lorsqu'une
personne fait preuve de fausse humilité, cela correspond aux attentes
culturelles, créant une interaction sociale confortable qui renforce des
normes partagées. Les gens sont plus susceptibles d'accepter ou d'admirer
qguelgu'un qui semble humble, méme si cette humilité est feinte. Cela se
produit souvent dans le milieu professionnel, par exemple pour étre
apprécié des autorités, obtenir une promotion ou une augmentation de
salaire. Bien sir, I'honnéteté n'est pas toujours bienvenue, puisque les
supérieurs, comme tout le monde, tendent a étre fragiles et narcissiques.
L'obséquiosité et la flagornerie deviennent alors la regle.

Les bénéficiaires de la fausse humilité peuvent ressentir une « gratification
émotionnelle » parce qu'ils ont l'impression que la personne reconnait
leur valeur ou leurs contributions, méme si ce n'est que superficiellement.
Le simple fait d'étre mentionné peut renforcer I'estime de soi et créer une
impression positive de la relation. La fausse humilité influence ainsi les
relations en créant une image attrayante. Elle aide la personne qui la
projette a sembler accessible, sympathique ou amicale, ce qui met les
autres plus a l'aise et leur fait sentir qu'ils sont appréciés et reconnus,
respectés ou honorés. L'ironie est que la fausse humilité permet a
I'individu de conserver son statut supérieur tout en adoucissant I'impact
du décalage, rendant ses réussites ou sa position moins menagantes pour
autrui, afin d'étre plus facilement reconnu ou d'obtenir du pouvoir.

Lorsqu'on utilise la fausse humilité pour obtenir des faveurs ou de
I'influence, cela crée une dynamique asymétrique, ou le destinataire se
sent redevable ou excessivement impressionné sans se rendre compte de
I'insincérité du geste. De plus, la fausse humilité empéche une
communication véritablement ouverte en privilégiant les apparences
plutét que de favoriser un rapport authentique. La vérité devient
tacitement bannie. Mais avec le temps, la fausse humilité finit souvent par
étre percue comme dénuée de sincérité, menant a la méfiance ou au
cynisme, lorsque les gens réalisent qu'ils sont manipulés ou traités avec

98



condescendance. Néanmoins, elle fonctionne pendant un certain temps,
car l'insécurité et le besoin d'assurance sont des sentiments répandus.

La fausse humilité est efficace parce qu'elle joue sur les besoins humains
universels de validation, d'égalité et de respect. Les gens aiment avoir
I'impression d'étre honorés et respectés, méme si I'humilité qui leur est
montrée n'est pas entierement sincere, méme s'ils n'y adherent pas
vraiment. On aime y croire. Cependant, bien qu'elle puisse créer une
harmonie sociale a court terme, la fausse humilité risque d'éroder la
confiance et I'authenticité dans les relations lorsque les motivations sous-
jacentes sont exposées, ce qui finit toujours par arriver. La véritable
humilité, fondée sur un respect authentique pour autrui, demeure
I'approche la plus durable et la plus significative.

6 - Humilité et satisfaction de soi

Souvent, I'humilité est envisagée dans un contexte de sacrifice, comme si
I'on devait renoncer a quelque chose de « plaisant », en se censurant soi-
méme. Elle porte une connotation plutét triste. Certains pensent que
I'humilité requiert de minimiser ou de rejeter ses propres réussites. En
réalité, il s'agit d'une fausse humilité, qui peut mener a la frustration ou a
I'auto-négation plutét qu'au bonheur. L'humilité ne doit pas étre
confondue avec une faible estime de soi ou un manque de confiance. Une
personne humble peut reconnaitre sa valeur et ses accomplissements sans
sombrer dans I'égocentrisme.

Voici quelques réflexions montrant comment I'humilité et le bonheur
peuvent parfaitement coexister.

Une personne humble peut étre fiere de ses réussites sans devenir
arrogante ou trop égocentrique. Elle comprend que les accomplissements
refletent un effort, des compétences et peut-étre des circonstances
extérieures, telles que le soutien d'autrui ou des opportunités favorables.
Elle attribue une partie de son succeés a ses mentors, collaborateurs, a
diverses circonstances ou a des forces extérieures, ce qui lui permet de
savourer ses succes tout en restant ancrée dans la réalité.

99



Paradoxalement, cela peut étre qualifié de « fierté humble », une forme
de fierté collaborative et non compétitive.

L'humilité est souvent associée a la gratitude, une attitude qui renforce la
capacité a éprouver de la joie. Une personne humble reconnait I'aide,
I'inspiration ou les ressources qu'elle a recues, ce qui favorise une forme
de bonheur plus profonde et durable. Cela peut inclure un sentiment de
providence, de sérendipité, voire une perception positive du destin.

L'humilité aide les individus a éviter des comparaisons excessives avec
autrui. Plutét que de chercher a se valider en surpassant les autres, ils
tirent satisfaction de la valeur intrinseque de leurs réalisations, ce qui
conduit a un bonheur plus authentique et durable. La comparaison n'est
pas rationnelle, comme |'écrivait Pascal, car elle peut toujours étre utilisée
inconsciemment pour alimenter un biais de confirmation, selon les
éléments comparés, afin de justifier notre « grandeur » ou notre «
médiocrité ». Elle induit également un schéma compétitif anxiogene, ainsi
qgu'une envie douloureuse. Nous apprenons a nous réjouir des qualités et
des réussites des autres, élargissant ainsi notre perspective et notre
source de joie.

Pour une personne humble, les accomplissements sont souvent percus
comme des étapes de croissance personnelle ou comme des contributions
a un dessein plus grand, plutét que comme des trophées destinés a
I'autoglorification. Cette perspective leur permet de se sentir épanouis
sans attacher leur valeur uniquement a des causes extérieures, ou a la
chance, une attitude fragile et anxiogene, car nous sommes toujours a la
merci de revers incontrolés et frustrants. Une personne humble peut
aspirer a s'améliorer tout en se contentant de ce qu'elle a déja accompli.
Cette capacité d'acceptation prévient |'agitation ou l'insatisfaction souvent
associée a une ambition débridée et a la cupidité, qui créent sans cesse un
sentiment de manque. Les personnes humbles partagent leurs succes avec
autrui, soit en reconnaissant les contributions des autres, soit en utilisant
leurs accomplissements pour élever ceux qui les entourent. Cela crée un
sentiment de but et de communauté, renforcant le bonheur en favorisant
la relation, l'appartenance, des échanges fructueux et un sentiment
partagé de la vie. L'humilité réduit la pression de devoir constamment se
prouver, car une personne humble puise sa valeur dans des qualités
intrinseques plutét que dans la validation extérieure. Cette assurance lui

100



permet de profiter de ses réussites sans craindre de perdre son statut ou
sa reconnaissance, favorisant ainsi une attitude plus sereine.

Une personne humble trouve du bonheur en se consacrant aux autres, en
passant d’une vision compétitive a une vision collaborative. En effet, en
aidant autrui et en partageant ses ressources, elle développe un
sentiment d'appartenance et de relation sincere et généreuse. Cet
engagement altruiste lui permet de transcender sa propre individualité,
d'enrichir ses relations et d'expérimenter la gratitude de ceux qu'elle
soutient. Ainsi, en se concentrant sur le bien-étre d'autrui plutét que sur la
recherche d'une validation personnelle, elle cultive une joie profonde et
durable, véritable reflet de son équilibre intérieur et de sa capacité a se
réaliser a travers le dévouement.

En somme, une personne humble peut tout a fait étre satisfaite de ses
accomplissements, car I'humilité enrichit la qualité de son bonheur en
I'ancrant dans la gratitude, la conscience de soi et le rapport a autrui. Sa
joie est moins liée a la validation extérieure qu'a la signification profonde
de ses réussites et a ses contributions a un bien commun. L'humilité
permet ainsi d'atteindre un sentiment de plénitude approprié et
profondément épanouissant.

L - APPRENDRE L'HUMILITE

L'idée de « décider d'étre humble » ou « d'enseigner I'humilité » peut
paraitre étrange, car I'humilité est souvent percue comme quelque chose
d'inné ou qui surgit naturellement, plutdot que comme un choix conscient
et délibéré.

Il est difficile d'imaginer que quelgu'un décide soudainement de devenir
humble, sauf peut-étre dans le cadre d'une conversion religieuse, ou
I'humilité fait partie de la « transformation », ou bien comme
conséquence d’une expérience forte. Cependant, de nombreuses qualités
gue nous associons a I'humilité et qui reléevent aussi de notre caractere,
comme la patience ou l'empathie, peuvent étre apprises grace a une

101



intention et un effort conscient. Ainsi, une maniére de « cultiver » ou
méme d'« enseigner » [|'humilité consiste a travailler certains
comportements, tels qu'écouter sans jugement hatif, reconnaitre le
mérite des autres et admettre nos propres limites sans tomber dans
I'autodépréciation. Choisir I'humilité implique donc de décider activement
d'adopter une vision plus objective de soi-méme, d'écouter les autres,
d'accepter nos limites et de résister a |I'envie de chercher sans cesse la
validation ou la supériorité. Nous pouvons donc décider d'étre humble,
bien que cela puisse paraitre étrange, puisque I'humilité peut étre
considérée comme une « seconde nature » acquise, une qualité qui se
développe progressivement par l'introspection et |'expérience de la vie.
Pratiquer I'humilité de maniere intentionnelle jusqu'a ce qu'elle devienne
une partie naturelle de notre caractere, comme cela est souvent enseigné
lors des initiations religieuses, permet a I'humilité de devenir a la fois un
état d'esprit et une pratique. Prendre la décision consciente d'étre
humble, malgré I'aspect paradoxal décrit précédemment, peut constituer
la premiere étape pour cultiver cette vertu plus profondément.

Cependant, I'humilité est en réalité davantage un sous-produit, issu du
choix d'adopter des actions ou des attitudes qui la favorisent, plutét que
guelque chose que I'on décide directement. En choisissant d'écouter les
autres, de rester ouvert a de nouvelles perspectives, d'admettre nos
limites ou de reconnaitre le mérite la ou il est dd, I'humilité émerge
naturellement comme conséquence de ces comportements. De cette
maniére, I'humilité est le « résultat » d'une série de choix impliquant
conscience de soi, ouverture et empathie. Nous ne nous réveillons pas en
décidant directement « d'étre humble », mais nous pouvons choisir des
actions et des attitudes, telles que respecter les contributions des autres
ou étre réceptif aux retours, qui, pratiquées avec sincérité, cultivent
progressivement |'humilité. Elle devient moins une décision consciente
isolée qu'un résultat de notre maniere d'aborder nous-mémes et autrui.
L'humilité grandit indirectement, par les choix que nous faisons d'agir avec
réflexion et respect, plutot que par une décision directe « d'étre humble ».
Cela rend I'humilité plus authentique et durable, puisqu'elle reflete une
véritable croissance plutét qu'une attitude imposée.

Décider directement d'« étre humble » peut en effet mener a une version
artificielle ou performative de I'humilité, ou l'accent est davantage mis sur
le fait de paraitre humble que sur le fait de l'incarner réellement. Cela
peut donner lieu a une forme d'humilité qui semble formelle, forcée ou

102



méme génée par elle-méme, la personne se préoccupant davantage de
I'image qu'elle projette que de I'ouverture véritable ou de la conscience
de soi. Et c'est ce qui se produit souvent dans les cultures ou I'humilité est
considérée comme une obligation. Lorsque I'humilité est -cultivée
indirectement, en choisissant d'écouter, de respecter les points de vue des
autres, d’étre intéressé par eux, ou d'admettre ses limites, elle parait plus
naturelle et authentique. Cette approche graduelle permet a I'humilité de
se développer comme une qualité véritable, intégrée a notre caractere,
plutét que comme une simple mise en scéne ou quelque chose qui doit
étre géré ou présenté. Il ne s'agit pas de montrer ses compétences ou de
rendre hommage par de vaines formules a un comportement humble «
officiel ».

En essence, I'humilité authentique découle d'actions et d'attitudes
constantes et sinceres qui privilégient I'apprentissage, I'empathie et le
respect. Ce n'est pas tant « d’étre humble » dans un sens formel, mais
plutot cultiver un état d'esprit qui reconnait la valeur des autres et sa
place dans un contexte plus vaste. Cette approche indirecte fait de
I'humilité une expérience vécue plutdt qu'une posture superficielle.

Ainsi, ordonner directement a quelqu'un « sois plus humble » peut
effectivement paraitre étrange, voire contre-productif. L'humilité n'est pas
qguelgue chose que l'on peut simplement forcer a exister par une
injonction; c'est une qualité qui émerge de l'introspection, de la
conscience de soi et d'une véritable ouverture aux autres. Lorsque nous
disons a quelqu'un « sois plus humble », cela sonne souvent vague, voire
critique, car cela ne fournit pas de directives précises sur quelles attitudes
ou comportements pourraient favoriser I'humilité. Une approche plus
efficace serait d'encourager des comportements ou attitudes qui cultivent
I'humilité. Par exemple, au lieu de dire « sois plus humble », on pourrait
suggérer : « essaie d'écouter plus attentivement les perspectives des
autres », « réfléchis aux contributions des autres », ou « reconnais-tu ton
probleme? ». Ces types de suggestions se concentrent sur des actions qui,
pratiquées avec sincérité, conduisent a une croissance naturelle de
I'humilité. En résumé, I'humilité se développe mieux comme le sous-
produit de choix et d'attitudes spécifiques. Commander directement
I'humilité risque de la réduire a une simple démonstration superficielle,
plutdt que de la laisser se développer organiquement grace a des actions
authentiques et introspectives.

103



De plus, tenter de pousser quelqu'un a « étre humble » directement
risque souvent de tomber dans I'humiliation plutét que de favoriser la
véritable humilité. Cela s'explique par le fait que forcer I'humilité peut
apparaitre comme une mise en lumiére, voire une exagération, des
défauts ou des limites de la personne, ce qui peut sembler rabaissant
plutdt qu'encourageant. La personne peut se sentir exposée ou honteuse
au lieu de se sentir véritablement soutenue dans le développement d'une
vision posée d'elle-méme. L'humilité, lorsqu'elle est cultivée de maniere
authentique, est le résultat d'une perspicacité personnelle et d'une
réflexion, et non d'une pression externe. Tenter d'imposer I'humilité de
I'extérieur, en soulignant les erreurs de quelqu'un ou en insistant sur le
fait qu'il doit « se diminuer », peut se retourner contre l'individu en le
mettant sur la défensive ou en suscitant du ressentiment. Plutét que de le
motiver a réfléchir sur lui-méme, il peut se sentir humilié, ce qui engendre
une réaction de honte ou de résistance, plutdt qu'une inclination naturelle
vers I'humilité.

Une meilleure approche pour favoriser I'humilité est de créer un
environnement ou l'introspection est encouragée et soutenue. Encourager
I'ouverture d'esprit, I'empathie et la conscience de soi permet a I'humilité
d'émerger d'elle-méme, plutot que d'étre imposée par une critique ou une
pression externe.

L'humiliation est I'expérience de se sentir rabaissé, honteux ou diminué
dans sa valeur personnelle, souvent a la suite d'une action ou d'un
commentaire qui fait paraitre quelgu'un inférieur, qui le met a nu. Elle
implique un profond sentiment d'embarras ou de perte de dignité,
provoqué par la mise en lumiere des faiblesses, erreurs ou vulnérabilités
de quelqu'un, surtout de maniere a le faire se sentir impuissant, honteux
ou « moins que » les autres. Cela peut se produire dans divers contextes.
Le blame public, lorsque quelqu'un est embarrassé ou critiqué devant les
autres, peut entrainer un sentiment d'humiliation da a la perte de face ou
de statut social. L'intimidation ou un traitement dégradant, tel que des
moqueries, des commentaires rabaissants ou des comparaisons injustes,
peut également provoquer I'humiliation en effacant le sentiment de
valeur personnelle. La violation des limites personnelles, par des actions
qui bafouent la dignité ou les frontiéres individuelles, peut rendre
quelqu'un vulnérable, dévoilé et fragilisé. Contrairement a I'humilité, qui
est une reconnaissance volontaire et acceptée de ses propres limites,
I'hnumiliation est imposée de l'extérieur et déclenche généralement des

104



sentiments de ressentiment, de honte ou de colere, plutét qu'une
acceptation ou une progression. C'est souvent ce qui se produit, par
exemple, lorsque des parents insistent pour enseigner I'humilité a leurs
enfants de « artificiellement », en instillant la honte ou en punissant de
maniére excessive. Un tel comportement peut engendrer du
ressentiment, des doutes sur soi et un sentiment d'inadéquation chez
I'enfant, car la « lecon d'humilité » devient mélée a un sentiment d'étre
sous-évalué ou rabaissé. Plutot que de favoriser une véritable conscience
de soi, cette approche risque de créer des blessures émotionnelles qui
entravent la confiance et la croissance

Une hypotheése intéressante concernant I'humiliation est I'idée que "les
personnes orgueilleuses sont celles qui finissent par étre humiliées", car
I'arrogance mene bien souvent a la chute. Dans la mythologie et la
tragédie grecques, I'hybris (la fierté excessive) conduit souvent a la
némésis (la rétribution). Les personnages qui font preuve d'une trop
grande confiance en eux sont fréquemment rabaissés par les dieux ou par
le destin. Par exemple, dans « (Edipe Roi » de Sophocle, la fierté d'CEdipe
dans sa capacité a résoudre I'énigme du Sphinx et a éviter son destin
conduit finalement a sa chute et a son humiliation. De nombreuses
traditions religieuses et morales mettent en garde contre I'orgueil. Dans le
christianisme, l'orgueil est considéré comme |'un des sept péchés
capitaux, car il pousse les individus a se placer au-dessus des autres et
méme au-dessus de la volonté divine. Le livre des Proverbes (16:18)
déclare : « L'orgueil précede la chute, et I'arrogance précede la ruine. » De
méme, dans le bouddhisme, I'orgueil est percu comme un obstacle a
I'illumination et une source de souffrance. D'un point de vue
psychologique, |'orgueil excessif peut aveugler les individus sur leurs
propres limites et vulnérabilités. Cette surconfiance entraine de mauvaises
décisions, car les personnes orgueilleuses ignorent les conseils, sous-
estiment les risques ou ne se préparent pas correctement. Lorsque leurs
plans échouent, elles ont tendance a subir une humiliation publique ou
des regrets personnels. Dans les contextes sociaux, les personnes trop
fieres ou arrogantes ont souvent tendance a aliéner les autres, car leur
comportement provoque du ressentiment ou de l|'opposition, ce qui
conduit a des situations ou elles sont humiliées ou abattues. Un dirigeant
excessivement orgueilleux peut étre contesté ou renversé par ceux qui se
sentent méprisés ou marginalisés. Par exemple, dans « Macbeth » de
Shakespeare, I'ambition et I'orgueil du héros le poussent a commettre des

105



atrocités, ce qui entraine finalement sa chute et sa mort. L'histoire
regorge d'exemples de leaders et de personnalités dont I'orgueil a conduit
a leur humiliation. La surconfiance de Napoléon Bonaparte dans ses
prouesses militaires a mené a sa désastreuse invasion de la Russie et a sa
défaite finale a Waterloo. De méme, I'hybris de nombreux dirigeants
d'entreprise a conduit a l'effondrement de leurs entreprises et a leur
disgrace publique.

Il semble que I'humilité soit la seule vertu que nous ne pouvons pas
pratiquer directement, mais qui résulte de la pratique d'autres qualités. En
ce sens, I'humilité est unique parmi les vertus, car elle résulte d’autre
chose gu’elle-méme, et non une vertu gue nous pouvons poursuivre
directement. Alors que nous pouvons pratiquer la gentillesse, I'honnéteté
ou la patience de maniere spécifique et intentionnelle, I'humilité tend a
surgir indirectement a mesure que nous mettons en ceuvre ces autres
vertus.

Voici quelques actions délibérées qui peuvent nous aider a développer
cette qualité.

Ecouter attentivement autrui cultive I'humilité en nous rappelant la valeur
d’autres perspectives que la notre, I'intérét de la multiplicité.

Etre réceptif aux retours extérieurs et les utiliser pour l'introspection nous
rend plus conscients de nos propres limites et de nos axes de progres,
favorisant ainsi naturellement une attitude humble, car les opinions des
autres sur nous sont souvent plus objectives et justes que les notres.

Pratiquer I'empathie et la compassion nous conduit a nous concentrer sur
les besoins d'autrui, déplacant progressivement ['attention de nous-
mémes vers |’extérieur, ce qui est un aspect clé de I'humilité.

Reconnaitre, apprécier et respecter les forces et les contributions d’autrui
peut nous rappeler que nos propres capacités font partie d'une
expérience humaine plus large et partagée, nous maintenant ainsi ancrés
dans la réalité.

Dans ce sens, I'humilité est davantage un sous-produit, un état d'esprit qui
se développe a mesure que nous nous engageons sincerement dans des
valeurs telles que I'honnéteté, le respect et I|'empathie, ainsi que
I’ouverture d’esprit. Essayer de « pratiquer I'humilité » de maniere directe
semble trop « conscient » ou « théatral ». La véritable humilité est subtile

106



et non forcée ; c'est une inclination naturelle qui émerge lorsque nous
nous engageons véritablement a nous voir comme faisant partie d'un tout
plus vaste et a reconnaitre que chacun, y compris nous-mémes, possede a
la fois des qualités et des limites.

Humilier quelqu'un ne le rend pas véritablement humble. En réalité,
I'humiliation et [I'humilité sont des expériences fondamentalement
différentes et ont souvent des effets opposés sur I'état d'esprit et la
perception de soi d'une personne. Lorsqu'une personne est humiliée, elle
se sent rabaissée, honteuse ou inférieure de maniere douloureuse et
dégradante. Cette expérience tend a engendrer du ressentiment, de la
défensive ou une profonde insécurité, plutét qu'une véritable humilité.
L'humiliation attaque la dignité et |'estime de soi chez la personne, la
faisant se sentir vulnérable ou impuissante, ce qui peut conduire a de
I'amertume, de la colére ou a un désir de retrouver un sentiment de fierté
ou de controle. Ces réactions éloignent la personne de I'humilité, car elle
se focalise de maniere émotionnelle sur la restauration de son estime
personnelle.

La véritable humilité, quant a elle, découle de I'acceptation de soi et de |la
conscience de soi. Elle implique de reconnaitre ses propres limites et
forces sans se sentir menacé ou diminué par elles. L'humilité est une
gualité interne qui nait de la réflexion, de I'ouverture aux retours et de la
volonté de respecter les perspectives d'autrui. Contrairement a
I'humiliation, qui est imposée de |'extérieur et est douloureuse, I'humilité
se développe naturellement a la suite d'expériences positives, souvent
volontaires, d'apprentissage, de croissance et de connexion avec autrui.
L'humiliation alimente un sentiment de comparaison, de compétition et
d'envie, voire de victimisation. Elle ne nous incite pas a percevoir autrui et
notre relation avec les autres de maniere positive. L'humiliation ne
conduit pas a I'humilité ; elle méne généralement a la douleur, a la
défensive ou au ressentiment. La véritable humilité ne peut étre cultivée
qu'a travers des expériences respectueuses, soutenantes et introspectives
qui aident une personne a se voir de maniere équilibrée et ancrée.

Certes, certaines personnes peuvent, dans certaines situations, tirer une
lecon et devenir plus humbles apres avoir été humiliées. Toutefois, ce
résultat dépend de nombreux facteurs, y compris la résilience de la
personne, son niveau d'introspection et la maniére dont elle traite
I'expérience. Bien que I'humiliation soit généralement douloureuse et

107



dégradante, certains individus choisissent de réfléchir profondément sur
I'expérience et de I'utiliser comme une opportunité de croissance. Cette
réflexion peut parfois conduire a une forme d'humilité fondée sur la
conscience de soi et I'empathie. Par exemple, quelqu'un qui a été humilié
pourrait en venir a comprendre |'impact de ses propres actions sur les
autres ou a reconnaitre une faille jusque-la invisible. Cela peut I'amener a
devenir plus humble, empathique ou attentif dans son comportement
envers autrui. Cependant, ce résultat n'est pas garanti, car I'humiliation
peut tout aussi bien conduire a la défensive, au ressentiment ou au désir
de prouver sa valeur, ce qui ne favorise pas une véritable humilité.

Pour qu'une lecon d'humilité naisse de I'humiliation, il faut généralement :

De l'introspection, car la personne doit traiter I'expérience de maniere
réfléchie, en envisageant comment elle peut en tirer des enseignements
sans rester figée sur a la honte.

Un soutien et des conseils, car des retours positifs, des encouragements
ou une perspective compatissante de la part d'autrui peuvent aider a
recontextualiser |I'expérience de maniere constructive.

De la résilience, car une personne résiliente peut intégrer une expérience
difficile dans sa compréhension d'elle-méme sans étre submergée
émotionnellement par celle-ci.

Ainsi, bien qu'il soit possible pour quelqu'un de devenir plus humble apres
avoir été humilié, ce n'est pas I'humiliation en soi qui favorise I'humilité,
mais plutot le choix de l'individu de réfléchir, d'apprendre et de grandir a
partir de cette expérience, menant finalement a une véritable humilité.

L'humilité est unique parmi les vertus en ce sens que l'apprendre ou la
cultiver implique souvent une perte, une reddition ou un lacher-prise,
plutot que l'acquisition de quelque chose de nouveau. Contrairement a
des vertus comme le courage ou la connaissance, souvent associées a des
gains de force ou de connaissance, I'humilité implique plutot de renoncer,
que ce soit a l'image de soi, a l'orgueil, au statut ou méme aux désirs
personnels.

L'humilité nécessite de se défaire d'une vision surdimensionnée de sa
propre importance ou supériorité. Pour devenir humble, nous devons
reconnaitre nos limites et accepter que nous n'avons pas toujours raison,
gue nous ne méritons pas un traitement spécial, ou que nous n’avons pas

108



de « droits » particuliers. Cela signifie perdre certaines suppositions ou
attachements a notre propre statut, quelque peu déconstruire ou mettre
a distance notre identité personnelle.

L'humilité implique la volonté de prendre du recul, de laisser les autres
diriger, de s'attribuer le mérite ou d'avoir leur mot a dire. Cela signifie
renoncer au contrdle, a l'autorité ou a la reconnaissance, ce qui peut
donner l'impression d'une perte, mais aide a favoriser une approche plus
constructive et coopérative dans les relations, une conversion fort
libératrice.

L'humilité se nourrit d'événements qui nous rappellent notre vulnérabilité
ou nos limites, nos erreurs, nos échecs ou les moments ou nous ne
répondons pas a nos propres attentes. Ces expériences, qui peuvent étre
percues comme des pertes, nous enseignent I'humilité en nous obligeant a
confronter nos imperfections, a les accepter et a en tirer des
enseignements pour grandir.

L'humilité implique donc de renoncer a I'attachement excessif au succes et
au gain matériel, de laisser de c6té le besoin d'accumuler richesses,
pouvoirs ou distinctions en tant que marqueurs de valeur. Cette « perte »
peut signifier mettre de c6té les ambitions mondaines au profit de se
concentrer sur les relations, les valeurs éthiques, des objectifs intellectuels
ou spirituels, de recherche des ancrages plus substantiels.

Ainsi, alors que la plupart des vertus impliquent l'acquisition de nouvelles
« forces », I'humilité se distingue en nécessitant un processus de
reddition, de renoncement a certains aspects de nous-mémes qui,
autrement, « enfleraient » notre image, et entraveraient notre
maturation. Ce processus de « perte » peut étre difficile, car il va a
I'encontre de nos instincts d'accumulation et d’affirmation de nous-
mémes, mais il ouvre finalement la voie a une perception de soi plus
rationnelle et posée, a une plus grande capacité de rapports authentiques
avec autrui, a une plus grande tranquillité de I’ame. Sans doute en cette «
diminution », I'humilité est-elle une puissance réelle.

109



