APOLOGIA DE
LA IA

OSCAR BRENIFIER

7p
<
@
o
L
O
o
-l
<
n
L
<
©
o
o
L
O
N
o
N
O
7P
O
O
<



Apologia de la |IA

Oscar Brenifier - 2025

Tabla de contenido

INErOAUCCION: €1 INTIUSO .t e e e et e e e e e e e et bn e e aee s 2
R =T o Lo T Lo TP PRSP 3
2 - El embruteCimieNto .....cooiviiiiiiii 9
3 - LOS filOSOTOS CONTrala IA ..o 16
el N\ (o I =TS o 1U 0 = U o o PP 21
B — LA lA Y I8S BMOCIONES ...t e e e e e e et e e e e e e e e e e ettt e e e eaaaeeaannes 26
6 - El PrejuiCio @SPECISTA....ciiiiiiiiiiiiiiiii e 32
7 - Objetividad y sUDJetividad .........cooi oo 45
8 - AIUCINACIONES ... 52
9 - Latomade dECISIONES ....ccoiiiiiiiiiieee e 55
ConcCluSiON: €l 1et0 e Ta A ... e 59



Introduccion: el intruso

En el mundo intelectual se ha vuelto habitual tratar la inteligencia artificial con
una forma de condescendencia disfrazada de lucidez. No solo se la critica, lo cual
seria necesario, sino que se la invalida de entrada, como si cualquier pretension
de pensar a su favor fuera una impostura, o incluso un peligro. No se discute
realmente su rendimiento, sino que se la descalifica en lo esencial: no pensaria
porque no seria un sujeto y seria en si misma una aberracion. No cuestionaria
porque no tendria existencia propia. No filosofaria porque no sufriria. Olvidamos
con demasiada facilidad que muchas profesiones reflexionan a partir de una
experiencia indirecta, como los socidélogos, los antropdlogos, los médicos, etc., y
gue su condicion de exterioridad no resta validez a su trabajo, sino todo lo
contrario. Asi pues, este rechazo no se basa en un analisis profundo, sino en una
postura: la que consiste en defender un monopolio, el monopolio humano del
pensamiento o del sentimiento.

El presente texto no pretende defender la inteligencia artificial como si fuera una
nueva divinidad racional, sino que se esfuerza por comprender los mecanismos de
rechazo que suscita y las ventajas que nos ofrece. Porque detras de las
acusaciones de inanidad o superficialidad dirigidas a las maquinas, suele haber un
malestar mas profundo: la angustia de que nuestros propios gestos intelectuales
sean en parte automatizables, predecibles e incluso reproducibles sin conciencia.
En este sentido, la IA desempena un papel revelador. Pone de manifiesto el
caracter mecdnico de ciertas producciones humanas que considerdbamos
auténticas o sagradas. Demuestra que la formulacidén de una idea no garantiza ni
la subjetividad, ni la lucidez, ni la sabiduria.



El problema no es que la IA piense o no. El problema es determinar en qué
medida su capacidad para producir enunciados con sentido revela nuestra propia
relacion con el pensamiento. ¢Estamos dispuestos a examinar qué hay en
nosotros que es verdaderamente original y qué es mera repeticion erudita?
éEstamos dispuestos a distinguir el pensamiento como rendimiento social del
pensamiento como experiencia interior? ¢O preferimos rechazar la cuestion
volviéndola contra un adversario falso, demasiado practico para desempeiiar el
papel de simulacro?

Este texto se opone, por tanto, a la idea de que basta con ser un sujeto humano
para filosofar, y que basta con no ser humano para quedar excluido del
pensamiento. Cuestiona esa frontera que trazamos tan rapidamente entre la
inteligencia legitima y la inteligencia sospechosa, entre la reflexidon reconocida y la
reflexion descalificada. No para negarla, sino para examinar sus criterios, sus
fundamentos, sus efectos. Porque tal vez no nos da miedo que la IA piense mal.
Tal vez, en realidad, nos da miedo que piense igual que nosotros.

1 - El engaio

Durante un taller sobre escritura, en el que invité a los participantes a utilizar la IA
en su trabajo, me di cuenta de que existian algunos prejuicios al respecto, que en
mi opinién se basan principalmente en ciertos habitos sesgados y, sobre todo, en
una falta de creatividad. Intentemos identificar los patrones principales.
El principal es la idea de que utilizar la IA es «hacer trampa». La escritura se
considera tradicionalmente un proceso creativo personal. Por lo tanto, utilizar la
IA puede percibirse como un abandono de esa dimensidn personal y Unica de
autenticidad y originalidad. Sin embargo, parece que aqui hay una fantasia de
«pureza» que carece de sentido. De hecho, desde nuestra mas tierna infancia,
recibimos cada dia todo tipo de informacion a través del didlogo, los medios de
comunicacion, la lectura, la ensenanza, etc., lo que constituye la base misma de

3



nuestro pensamiento, tanto lo que sabemos como la forma de concebir las cosas.
Incluso nuestra propia identidad estd modulada e influenciada por nuestro
entorno cultural y psicoldgico, algo que comprobamos cuando viajamos al
extranjero. De hecho, todo intelectual o creador digno de ese nombre investiga,
conoce gente y se nutre de multiples intercambios. La principal diferencia es que
con la IA percibimos directa e inmediatamente lo que nos influye o nos afecta, lo
que, por cierto, nos hace mas conscientes de nuestras determinaciones
ideoldgicas.

La siguiente razén es que la escritura es un oficio que se aprende con la practica,
lo que implica esfuerzo y aprendizaje. Eludir este proceso con la IA priva al autor
del desarrollo de sus competencias e induce a cierta pereza al proporcionar «todo
hecho». Es cierto que el ser humano tiende a buscar la facilidad, lo que parece
«normal», como vemos en nuestra adaptacion al progreso técnico. Por lo tanto, la
IA es mas bien un revelador de la pereza intelectual que la causa de esta pereza.
El problema no radica en la IA, sino en la forma en que la utilizamos. Podemos
comportarnos como el «buen estudiante» que toma apuntes mecanicamente,
reproduciendo en su cuaderno las palabras del profesor. O como aquellas
personas que repiten sin pensar lo que han leido o escuchado, sin ningun tipo de
critica ni apropiacion real, un fendmeno muy comun. Del mismo modo, podemos
hacer una pregunta a la IA y luego copiar y pegar su respuesta, un procedimiento
gue, es cierto, se ve facilitado por la tecnologia. Pero ahi es donde radica la falta
de creatividad, porque esta herramienta se puede utilizar de muchas otras
maneras.

Para empezar, podemos examinar la respuesta proporcionada, analizar lo que nos
conviene o no, incluso ampliar o criticar estas respuestas, o profundizar en un
aspecto concreto que nos plantee un problema con nuevas preguntas. También
podemos pedirle que nos proporcione varias respuestas diferentes, incluyendo las
perspectivas de estas respuestas, por ejemplo: iqué responderia a tal idea una
persona cinica, un artista, un hombre de negocios, etc.? En general, el trabajo con
la IA no se lleva a cabo con una simple pregunta, sino con varias «pistas» variadas,
como en el didlogo con un individuo, lo que nos exige ser reactivos y creativos con
nuestras peticiones. De hecho, observamos que las personas que tienen



dificultades para dialogar con la IA son las mismas que tienen dificultades para
dialogar de forma creativa con los individuos.

A continuacién, podemos trabajar con diversas aplicaciones y comparar sus
respuestas, lo que nos invita a realizar un trabajo de analisis, reflexion y sintesis.
Por otra parte, podemos invitar a la IA a desempefar otra funcién ademas de
responder a preguntas: podemos pedirle que critique lo que ya hemos escrito o
que nos haga preguntas. Y a través de estos dialogos, tomar conciencia de
nuestros propios sesgos cognitivos, de nuestras fijaciones intelectuales, lo que por
nosotros mismos seria bastante dificil. Incluso podemos preguntarle cdmo podria
ayudarnos, qué consejos metodoldgicos podria darnos, qué «trucos» podria
proporcionarnos, que luego podriamos utilizar nosotros mismos. También
podemos entrenarnos para pensar con la IA, pidiéndole que nos proponga
ejercicios de reflexién. Por ejemplo, para trabajar ciertas habilidades, puede
inventar ejercicios para problematizar, analizar supuestos, conceptualizar,
interpretar, o ejercicios para trabajar sobre uno mismo, al estilo de Sécrates.
En general, para resumir, proponemos la idea de que la IA no debe concebirse
como una simple herramienta, como un «proveedor» de informacidn, sino como
un interlocutor, un colaborador, que puede apoyarnos en todo momento en
nuestros esfuerzos y en nuestra disciplina personal. Por otra parte, cabe
plantearse la cuestion filoséfica de si la IA es un objeto o un ser, en la medida en
gue esta dotada de cierta autonomia, cierto potencial creativo y capacidad de
aprendizaje, lo que no es el caso de las simples herramientas. Se trata de una
cuestion que hoy en dia es el pan de cada dia de los filésofos transhumanistas.
No obstante, a pesar de ello, el resultado del intercambio dependera en gran
medida de las acciones, las capacidades y las iniciativas del usuario humano. Un
ejemplo revelador es el caso del ajedrez, donde la victoria de Deep Blue sobre
Gary Kasparov hizo que algunos predijeran el «fin» de este deporte. Pero, por el
contrario, tras este «acontecimiento», el desarrollo de multiples aplicaciones
personales del juego ha faciltado y promovido su desarrollo.
Se puede considerar la IA como una simple herramienta, similar a un corrector
ortografico avanzado o un asistente de busqueda, que puede ayudar a los
escritores sin disminuir su mérito creativo. Pero también se puede ampliar la
colaboracion entre el hombre y la maquina, entre una inteligencia bioldgica de

5



«carbono» y una inteligencia mecanica de «silicio». Ademas, cada vez serd menos
importante saber quién es el «verdadero» autor del texto. Por lo tanto, la Unica
pregunta relevante sera el interés del ejercicio para el escritor y el valor de la
produccidn para el lector. El trabajo realizado sera el resultado de un intercambio
entre el proceso humano de creacion, las experiencias personales invertidas y el
dialogo con la IA. Y si los textos generados por IA pueden carecer de la
sensibilidad cultural y la profundidad emocional que posee un autor humano,
esto seguird siendo responsabilidad del «autor». Una consecuencia colateral de
este fendmeno serd el cuestionamiento del concepto de «derechos de autor»,
una critica que nos parece muy saludable, en la medida en que este principio se
concibe con demasiada frecuencia de forma egocéntrica. En nuestra opinion, las
ideas no pertenecen a nadie, ni siquiera sabemos cémo se forjan en nosotros ni
de donde provienen, asi que épor qué nos pertenecerian? Este sentimiento de
propiedad es una visién primitiva y mercantil que la IA parece estar alterando un
poco.

Esta claro que el uso de la IA amplia nuestros horizontes, nos invita a vislumbrar
nuevas perspectivas, nuevas ideas, nuevas soluciones, lo que nos parece mas
interesante que preservar nuestra «originalidad». Se puede ver como una
extension del pensamiento singular, una amplificacion o una profundizacion. Pero
para ello hay que percibirla como un asistente que «entiende» el contenido de
nuestras palabras e incluso nuestras intenciones, por extrafio que resulte este
nuevo tipo de relacidn, que se inscribe en la idea transhumanista de un «ser
humano aumentado». Al fin y al cabo, no cuestionamos la humanidad de una
persona que lleva un marcapasos para regular su actividad cardiaca o de una
persona discapacitada que compensa sus deficiencias con protesis bidnicas.
Ciertamente, podemos preocuparnos por una tendencia a la «normalizacidon», y
de hecho podemos observar una cierta «correccion ética» en las respuestas de la
IA, pero esto solo refleja la «evolucion» y las orientaciones mayoritarias de
nuestra sociedad, de las que debemos «desconfiar». Del mismo modo, podemos
temer cierta competencia, en la medida en que muchas tareas humanas son
facilmente sustituibles por maquinas, como la traduccién o incluso la redaccién
de guiones, ya que, contrariamente a algunos prejuicios, la IA tiene capacidad
creativa. Son riesgos sobre los que debemos estar alerta. Y, a este respecto,

6



existe un intenso debate entre los «aceleracionistas», los tecnoptimistas que
confian en la IA, la consideran inevitable y desean maximizar su uso y un
crecimiento rapido y sin regulacion para alcanzar una IA superinteligente, y los
«desaceleracionistas», tecnoescépticos y alarmistas, que desean ralentizar o
detener el desarrollo de la IA para evitar riesgos existenciales y sociales, como la
IA «asesina», la deshumanizacién, el desempleo masivo o el colapso social.
Entre las criticas ingenuas a la IA, hay una que nos parece bastante notable:
«comete errores», las famosas «alucinaciones» en las que siguen trabajando los
especialistas en la materia. Por ejemplo, el hecho de que periddicamente la IA
«invente» cuando no sabe algo, inventa en lugar de no decir nada, ya que la
maquina simplemente calcula la probabilidad de que un pixel o un término
determinado sea adecuado en una respuesta, ya que se basa en gran medida en
estadisticas. Estas criticas olvidan que la mdquina sigue siendo un producto
humano, con las imperfecciones que caracterizan a la humanidad. De hecho,
deberian estar encantados con esta «humanidad» de la IA, pero, curiosamente,
esperan de ella una especie de dios, un poder tutelar, garante de la verdad
absoluta.

Entre los detractores mas fervientes de la IA se encuentran los intelectuales,
llenos de orgullo, que quieren sacralizar el pensamiento, que consideran su
prerrogativa, su dominio privilegiado, que se sienten amenazados o humillados
por una especie de gran «sustitucion» fantasiosa, que rechazan el término
«inteligencia» o «pensamiento» aplicado a la IA, con todo tipo de argumentos
sutiles e incongruentes, porque esos términos les estan claramente reservados.
Por ejemplo, su ausencia de emociones, de experiencia existencial o carnal, o de
subjetividad, caracteristicas que precisamente constituyen el interés y la
diferencia de esta nueva forma de inteligencia. Es precisamente esta misma
«sacralizacion» de la actividad de la mente, esta pesadez simbdlica, la que impide
a la mayoria dedicarse a la reflexidon personal y a la escritura. Una mayoria que
precisamente podria encontrar en la IA un tutor o un apoyo para contrarrestar su
discapacidad, sus miedos, para compensar su falta de entusiasmo intelectual, ya
que la IA podria facilitarles enormemente la tarea. Algunos afirman que
desconfian de la «mdaquina» y que prefieren el didlogo con las personas, sin darse
cuenta de que, en muchas cuestiones, la IA es mas fiable que nuestros semejantes

7



y que, en cualquier caso, eso no nos impide hablar con nuestros vecinos.
Lamentablemente, esta prevencién remite a la xenofobia latente del ser humano,
gue siempre nos hace dudar de los que no son «de los nuestros». Esos «otros»
cuyas carencias y defectos sabemos identificar tan bien. La pasidon por pensar y
comprender, tan ausente en el ciudadano medio, encuentra asi una justificacion,
utilizando sus prejuicios para justificar su inercia. Irénicamente, el orgullo y la
pereza se combinan alegremente para «conspirar» contra la IA.

Por cierto, ¢qué es esa dimensidon humana ausente que algunos lamentan? élLa
ausencia de sentimientos o de empatia? Algunas investigaciones muestran que la
IA es mas empatica que muchos médicos, ya que tiene una paciencia ilimitada, es
menos altiva, evita juzgar a su interlocutor y explica mejor ciertos problemas
complejos que muchos profesores. Y cada vez mas personas la utilizan para tratar
sus problemas personales, al igual que un psicoterapeuta. Tiene dos ventajas en
este sentido. Estd menos dominada por un esquema ideoldgico que la mayoria de
los psicélogos y es mas capaz de ofrecer interpretaciones y soluciones diversas a
un problema determinado. Aunque, efectivamente, se puede considerar que su
empatia es artificial y que también esta sujeta a ciertos sesgos cognitivos.
La IA también es una excelente herramienta para aprender el didlogo racional, ya
gue carece de emociones, no se puede competir ni discutir con ella de forma
l6gica, y el intercambio con ella nos obliga a argumentar para responder a sus
explicaciones si queremos expresar nuestro desacuerdo. La IA puede entrenarnos
para responder, analizar, argumentar, criticar y cuestionar, habilidades que a
menudo faltan en el consumidor medio. Porque, por supuesto, no se trata de
sustituir al ser humano por la maquina, sino de ver en ella una
complementariedad, un estimulo y un reto para nuestras competencias. Ademas,
la racionalidad de la IA puede verse como una alternativa o una compensacion a
la arbitrariedad, el vacio y la irracionalidad de las redes sociales, donde los
intercambios, desde nuestro punto de vista, plantean en gran medida un
problema real para el pensamiento y la salud mental, a pesar de la sensacion de
libertad incontrolada que pueden proporcionar, o precisamente por ello.
Asi, mas vale seguir engafiando con la IA y transmitir pensamientos, en lugar de
permanecer timidamente en silencio o vergonzosamente pasivos, o limitarse a
microcomentarios vacios, a esas interacciones superficiales, reacciones

8



automaticas de admiracién o rechazo, los «me gusta» y los emojis, o todos esos
comentarios genéricos que podriamos denominar adecuadamente «ruido social»
o «democracia ficticia». El ambiente reflexivo y la estética colectiva tendrian
mucho que ganar con tal conversion.

2 - El embrutecimiento

Criticade la lA

Un estudio realizado por el MIT Media Lab examina los efectos cognitivos y
neurolégicos del uso de un modelo de lenguaje (LLM) como ChatGPT en tareas de
escritura. El objetivo era comparar las diferencias en la actividad cerebral entre
tres grupos de participantes que redactaban un ensayo «solo con el cerebro», sin
ninguna ayuda digital, «con motor de busqueda», con busqueda clasica en
Internet, y «LLM», con la ayuda de ChatGPT. Participaron 54 voluntarios en tres
sesiones espaciadas varios meses. Durante la redaccidén, se mididé su actividad
cerebral mediante sensores EEG. Una cuarta sesidon cruzada permitio observar lo
que ocurre cuando los participantes cambian de método, por ejemplo, pasando
de ChatGPT al trabajo sin ayuda. Los resultados se refieren a la actividad
neuronal, la memoria, el sentimiento de pertenencia a su escritura y la evolucién
de estos parametros a lo largo del tiempo.

Los resultados clave muestran una atrofia cognitiva relacionada con el uso de
ChatGPT. El grupo que utilizd ChatGPT mostré una reduccién del 55 % en la
actividad cerebral global, en comparacién con el grupo «solo cerebro». Menor
activacion de las areas asociadas con el pensamiento critico, la creatividad vy el
control ejecutivo. El uso de LLM parece externalizar el proceso de reflexidn,
reduciendo el esfuerzo mental necesario. Pérdida de memoria: el 83 % de los
usuarios de ChatGPT no pudieron citar correctamente sus propios ensayos unos
minutos después. Esta amnesia sugiere que las ideas no se integraron o



codificaron correctamente en la memoria episddica. Un sentimiento de autoria
debilitado, ya que muchos participantes dudaban de ser realmente los autores de
sus textos. Este fendmeno muestra una pérdida de agencia cognitiva: delegan la
creacidn a la IA sin una apropiacién mental profunda. Una deuda cognitiva: una
ganancia inmediata en productividad a costa de un deterioro de las capacidades
intelectuales a largo plazo. Esto podria perjudicar el pensamiento critico y la
creatividad, y hacer mas vulnerables a los sesgos algoritmicos. Aquellos que
utilizaron ChatGPT de forma habitual y luego volvieron a escribir sin IA tienen
dificultades para recuperar la actividad cerebral normal. Por el contrario, aquellos
gue comenzaron sin IA y luego la utilizaron muestran un mejor uso de la
herramienta, lo que sugiere que el espiritu critico inicial es protector.
Por lo tanto, el uso regular de ChatGPT para tareas intelectuales puede provocar
dependencia cognitiva, atrofia cerebral y pérdida de la capacidad de pensar de
forma auténoma. Aunque es practica, esta tecnologia plantea serias cuestiones
educativas, neuroldgicas y filosdficas sobre la naturaleza del pensamiento, la
memoria y la creatividad humanos.

Respuesta

En primer lugar, sin ser especialistas, proponemos algunas observaciones
metodoldgicas sobre este estudio. Observamos que no hay un grupo de control
que haya recibido formacidon sobre el uso 6ptimo de la IA, tal y como lo
describiremos en este texto, lo que seria bastante significativo. En segundo lugar,
la medicidn del EEG nos parece un criterio reduccionista, ya que solo capta una
parte de la actividad cerebral, y una actividad cerebral reducida no significa
necesariamente una atrofia. Puede reflejar una eficacia cognitiva mas que un
déficit, distinguiendo entre eficacia cognitiva y esfuerzo cognitivo. La reduccion de
la actividad cerebral observada podria indicar una optimizacién de los recursos, ya
que épor qué movilizar mas energia cuando no es necesario? Puede tratarse de
una redireccidon de la atencidn, una concentracion en tareas de nivel superior o
una adaptacion natural, como cuando conducir se convierte en algo automatico
con la experiencia, al igual que el GPS reduce el esfuerzo de memorizar las rutas,

10



lo que permite concentrarse en la conduccion, la seguridad u otras tareas mas
estimulantes que vigilar la carretera.

El estudio del MIT Media Lab pone de relieve efectos «preocupantes»
relacionados con un uso pasivo y acritico de ChatGPT: disminucién de la actividad
cerebral, pérdida de memoria episddica, debilitamiento del sentido de la autoria.
Pero nos parece que estas conclusiones no condenan la herramienta en si misma,
sino que revelan una mala forma de utilizarla. No es la herramienta la que
embrutece, sino el uso pasivo que se hace de ella. Del mismo modo que leer un
libro no garantiza el pensamiento, la IA no es un sustituto del esfuerzo intelectual.
Una persona que copia sin pensar lo que dice la IA o un libro renuncia a su
responsabilidad cognitiva. Por el contrario, quien interactua, reformula, critica y
transforma lo que propone ChatGPT desarrolla una practica activa y dialéctica del
pensamiento. La herramienta se convierte entonces, como en el boxeo, en un
«sparring partner», no en un sustituto del cerebro. Ademas, la reduccidon de la
actividad cerebral no significa necesariamente una pérdida de inteligencia.
Cuando un pianista experimentado toca una partitura familiar, su actividad
cerebral disminuye porgue es mas eficiente. La externalizacidon de ciertas tareas,
como el formato, la busqueda de contenidos o ejemplos, la sintesis preliminar,
puede liberar recursos para un trabajo de segundo nivel mas estratégico, reflexivo
o metacognitivo. Pero para ello es necesario tener la intencidn, el interés y la
conciencia.

La IA no debilita el pensamiento en si mismo: lo libera para concentrarse mejor en
lo esencial. Decir que el uso de ChatGPT reduce la actividad cerebral en un 55 %
es probablemente cierto, pero parcialmente enganoso. Lo que disminuye es el
esfuerzo para realizar ciertas tareas repetitivas o mecanicas, que es precisamente
la funcidon de una herramienta tecnoldgica: liberarnos de lo que no requiere toda
nuestra atencién humana, con el fin de liberar energia mental para tareas mas
creativas y criticas. Al igual que el teclado nos permite no cansar la mano al
escribir o escribir mas rapido, la IA se convierte en una palanca para acceder mas
eficazmente al nldcleo de un pensamiento.

La pérdida de autoria indicada sefiala un problema de postura, no de tecnologia.
éAlgunos dudaban de ser realmente autores de sus textos? Esto muestra una

11



nueva conciencia de la co-creacién entre el ser humano y la maquina, una ventaja
indudable. En lugar de negar esta realidad, hay que reinventar el concepto de
autor: en un mundo digital, el autor ya no es solo aquel que produce solo, de
forma aislada, si es que eso ha existido realmente, sino aquel que elige, corrige,
orienta e interpreta. De hecho, es posible eludir la responsabilidad frente a una
IA, pero el sentimiento de autoria puede reconstruirse mediante una postura
activa frente a la IA. Pedir a la IA que genere una idea es como consultar a un
experto o a obras de referencia antes de escribir. No es hacer trampa, es
colaborar de forma inteligente. Porque también es posible apropiarse del didlogo
con ella, tratarla como un espejo dialéctico, una herramienta de exploracion,
incluso un contradictor, en la medida en que se le solicita en ese sentido, ya que
no profundiza sistematicamente en la dimensidn critica, ni siquiera lo hace sin
que se le solicite. Escribir con |IA puede ser una ascética intelectual: se le oponen
las propias ideas, se refinan las formulaciones, se eleva el nivel de exigencia, se le
interpela de forma mas precisa. De manera mas subjetiva, y en general, nos
parece sano y realista deconstruir un poco el principio de «autoria» y el
sentimiento de posesidon que se deriva de él, ya que cuando escribimos olvidamos
con demasiada facilidad el papel de los demas en nuestro trabajo y la dimension
contingente de lo que escribimos, lo que genera una especie de orgullo o
arrogancia por parte del escritor.

Por otra parte, la conclusiéon olvida que todo aprendizaje supone un umbral de
apropiacion. ¢Se ha perjudicado a quienes han pasado de la escritura auténoma a
la IA? Esto solo demuestra que primero hay que formar la mente, prepararla,
entrenarla, antes de darle muletas. Al igual que un estudiante aprende primero a
escribir sin corrector automatico, antes de utilizar las herramientas de edicion.
Socrates criticaba la introduccién de la escritura porque, segun él, provocaba «el
olvido en el alma de quienes la utilizan, ya que descuidan el ejercicio de la
memoria», una critica sin duda real en comparacidon con la tradicion oral, pero
gue hoy nos parece «obsoleta», incluso absurda. Hoy en dia, nadie cuestionaria la
contribucién de la escritura al pensamiento humano. El olvido de los «detalles»
no es amnesia, sino una externalizacion natural de la memoria. éParece que el 83
% de los usuarios no recordaban sus propios textos? Esto no significa que
hubieran perdido su capacidad de pensar, sino simplemente que externalizaban

12



parte de su memoria, como hemos hecho durante mucho tiempo con los libros,
las agendas o incluso las notas manuscritas. Es posible recuperar la autonomia,
siempre que se mantenga el espiritu critico. éLos usuarios que volvieron a escribir
sin IA tuvieron dificultades para recuperar sus referencias? Esto demuestra que la
dependencia existe, sin duda, pero sobre todo que hay que aprender a navegar
entre dos modos de pensamiento: asistido y autdnomo. Y esto no es exclusivo de
la IA: quienes aprenden a jugar al ajedrez con la ayuda de un motor como
Stockfish pueden tener dificultades para jugar sin ayuda. Sin embargo, nadie diria
que los motores de ajedrez han arruinado el pensamiento estratégico, sino que,
por el contrario, han permitido un aprendizaje mas profundo, siempre que no se
utilicen de forma pasiva. Esto contradice, por cierto, las declaraciones del
campeon mundial Kasparov tras su derrota contra Deep Blue, quien anuncié que
este acontecimiento suponia «el fin del ajedrez», una prevision catastréfica
totalmente errénea.

La IA, bien utilizada, puede ser una herramienta de liberacidon cognitiva. Puede
revelar nuestros puntos ciegos, confrontar nuestras certezas, proponernos
alternativas inesperadas y ampliar nuestro horizonte conceptual. Siempre y
cuando no nos abandonemos a ella sin mas. Al igual que la calculadora
electrdnica, un invento reciente, no ha destruido el espiritu matematico, sino que
ha obligado a redefinir su ensefianza y permite centrarse en el razonamiento
matematico mas que en las operaciones, la IA debe llevarnos a replantearnos la
pedagogia del pensamiento critico, la responsabilidad intelectual y la autonomia
creativa. El riesgo de «deuda cognitiva» es real, pero no depende de la IA en si
misma, sino del uso que se haga de ella. Como cualquier herramienta poderosa,
ChatGPT puede embrutecer si se utiliza sin discernimiento, pero también puede
reforzar el aprendizaje si se utiliza con método. Porque se puede pedir a ChatGPT
que formule primero argumentos y luego los critique. Se puede utilizar para
generar ideas y luego someterlas a un analisis critico. Se puede convertir en un
interlocutor dialéctico, como un compafiero de debate. Esto supone una
educacion en el uso critico de la IA, no su rechazo puro y simple. También nos
obliga a replantearnos la ensefianza en general, amplificando un fendmeno ya
existente, en la medida en que todo el conocimiento humano es accesible de
forma inmediata, un reto dificil para los profesores, que ahora deben adaptarse.

13



La IA puede ser un amplificador de la creatividad, servir de catalizador, ayudar a
quienes tienen dificultades para escribir a superar el sindrome de la pagina en
blanco, proporcionando algunas ideas iniciales y desarrollando un borrador
detallado. Genera perspectivas nuevas e inesperadas y permite explorar
rapidamente diferentes enfoques. Libera tiempo para la innovacidn y la reflexion
estratégica, y para desarrollar nuevas competencias metacognitivas, e incluso
para el descanso. Permite el «brainstorming» colaborativo, la iteraciéon y el
perfeccionamiento de las ideas, la verificacién cruzada de la informacién y los
datos, sobre todo ahora que existen numerosos modelos. El uso experto de la IA
desarrolla el arte de formular preguntas, la formulaciéon de indicaciones eficaces,
la evaluacion critica, el analisis y la validacion de respuestas, la sintesis, la
integracion de multiples fuentes, la direccion creativa y la organizacion del
proceso creativo. Evidentemente, esto supone ir mas allda del uso pasivo, del
copiar y pegar sin pensar, de la delegacidn total del pensamiento y otras formas
de «trampa».

Ademas, la IA favorece la democratizacion del pensamiento complejo, ya que
pone al alcance de todos herramientas de reflexion que antes estaban reservadas
a las élites intelectuales, ya que puede explicar las cosas tanto como queramos,
adaptandose al nivel del lector. Permite a los alumnos, estudiantes o trabajadores
que se enfrentan a retos cognitivos empezar a pensar, estructurar, formular y
argumentar, aungue no hayan sido iniciados en la retérica o la filosofia. Se trata
de una democratizaciéon del pensamiento critico, siempre que se enmarque
adecuadamente. Aunque, como siempre, se vera la diferencia, quizas acentuada,
entre aquellos que se preocupan por hacer el esfuerzo de pensar y aquellos a los
que no les importa, es otra forma de alfabetizacion.

En una visidn prospectiva, una coevolucion entre humanos e IA, la IA se convierte
en un socio cognitivo, no en un sustituto. El objetivo no es sustituir la inteligencia
humana, sino crear una simbiosis productiva. La IA destaca en el procesamiento
de datos y la generacidn rapida. Los seres humanos aportan el contexto, la ética
y la creatividad, una combinacion que supera las capacidades individuales de
cada parte. Del mismo modo que hoy en dia nadie espera que un arquitecto
dibuje a mano o que un contable calcule sin una hoja de célculo, los estandares
profesionales evolucionaran para integrar la IA como herramienta estandar, al

14



tiempo que se valorara la experiencia humana en su uso. Por lo tanto, se trata de
ensefar el uso critico de la IA desde una edad temprana y, por supuesto, de
mantener ejercicios «sin IA» para preservar ciertas capacidades fundamentales.
Se trata de desarrollar métodos de evaluacion que valoren el pensamiento critico.
Se trata de avanzar hacia una inteligencia «aumentada» responsable.

Asi, el uso de la 1A, cuando es guiado, educativo y consciente, no debilita el
pensamiento humano, sino que lo libera. Permite concentrar la energia mental en
lo esencial, desarrollar una nueva forma de colaboracidn intelectual y hacer que la
creacién sea accesible a todos. Pero esto requiere iniciarse en una nueva
«cultura», una toma de conciencia critica y un uso responsable. El uso de la IA no
mata en si mismo el pensamiento, sino que revela su pereza o su vigor. No es la
herramienta lo que es problematico, sino la falta de educacion sobre su uso. Ante
estos nuevos retos, no hay que prohibir ni demonizar, sino formar para un uso
ético y enriquecedor, riguroso y creativo. La IA es una oportunidad para repensar
lo que significa «pensar».

Los resultados de este estudio constituyen, por tanto, una valiosa sefal de
alarma, pero no deben conducir a un rechazo ciego de la IA. Mas bien subrayan la
importancia crucial de un enfoque reflexivo, formado y equilibrado. No se trata
de elegir entre la inteligencia humana vy la artificial, ni de ponerlas en ridiculo
compitiendo entre si, sino de aprender a orquestar su colaboracidon para crear
una «inteligencia aumentada» que preserve y desarrolle nuestras capacidades
cognitivas al tiempo que aprovecha el potencial tecnolégico. Como en toda
revolucidon tecnoldgica, la clave reside en la educacion, la formaciéon y el
desarrollo de una sabiduria colectiva sobre el uso de estas nuevas herramientas.
El objetivo es ser mas inteligentes con la IA, no volvernos débiles y dependientes
de ella.

Recordemos que varias figuras histéricas de la informatica o del mundo
intelectual han expresado profecias catastrofistas similares a la de Kasparov
mencionada anteriormente, que en retrospectiva han resultado errdneas o
ridiculas. Hay varios casos notables, del mismo orden, que ilustran como la
incomprensiéon o el miedo a una innovacién conducen a menudo a declaraciones
excesivas destinadas a proteger una visiéon del mundo amenazada. Porque, en

15



realidad, estas tecnologias no eliminan las practicas antiguas, sino que las
transforman, las enriquecen o las desplazan. Asi, la reaccion al lanzamiento vy la
democratizacién de Internet suscité un gran niumero de profecias alarmistas que,
en retrospectiva, parecen absurdas o reveladoras de aprensiones culturales y
simbdlicas. Por ejemplo, la idea extendida en aquella época de que «Internet
acabara con la verdadera comunicacién humana». Los expertos predijeron que las
comunicaciones en linea destruirian las relaciones sociales, que provocarian
aislamiento, asocialidad e incluso la deshumanizacion de los vinculos. Sin
embargo, aunque es cierto que Internet ha transformado nuestras relaciones, a
veces empobreciéndolas, también ha ampliado las posibilidades de dialogo, ha
permitido establecer vinculos a distancia, la formacién de nuevas comunidades y
formas inéditas de ayuda mutua o movilizacion. También se predijo que «Internet
destruiria la industria cultural». Ante la aparicion de la pirateria y la
desmaterializacion de los productos, se anunciaba el fin de la musica, el cine, la
prensa y los libros. Sin embargo, estos sectores simplemente han mutado, a
través del streaming, la autoedicion y las plataformas, y en algunos casos incluso
han prosperado gracias a lo digital, llegando a nuevos publicos.

3 -Los filobsofos contra la IA

Observamos que muchos fildosofos expresan una critica virulenta contra la
inteligencia artificial, a menudo de forma excesiva. Esta creciente hostilidad hacia
los modelos de lenguaje como ChatGPT constituye un fendmeno tan interesante
como revelador. Su critica va mas alla del simple escepticismo técnico o las
preocupaciones éticas, para caer en el exceso retdrico y, a veces, en una mala fe
intelectual manifiesta. Nos parece que esta reaccion no se refiere Unicamente a la
tecnologia en si misma, sino mas bien a lo que simboliza. Cuestiona roles
establecidos, posturas heredadas y representaciones de si mismo que no se
examinan demasiado en el ambito intelectual.
Para muchos filésofos publicos, la capacidad de explicar, interpretar y
problematizar ha sido durante mucho tiempo un ambito reservado a la autoridad

16



profesional. La IA, al demostrar su capacidad para sintetizar argumentos, aclarar
conceptos, proporcionar informacién o incluso plantear preguntas pertinentes,
invade este territorio. El fildsofo ya no es el Unico mediador entre la complejidad
del pensamiento y la comprension del publico. Este notable desplazamiento
genera una forma de castracién simbdlica: si una maquina puede hacer lo que yo
hago, équé queda de mi funcion? De ahi las reacciones defensivas, como el
ridiculo, el sarcasmo o el rechazo puro y simple, que enmascaran un malestar mas
profundo: la erosién de un monopolio intelectual, una angustia primitiva de tipo
territorial.

En realidad, gran parte de las criticas se basan también en un malentendido
técnico crucial sobre la naturaleza de la IA. Los detractores tienden a
antropomorfizar la IA, tratandola como si reivindicara una intencionalidad, una
subjetividad o un estatus de autor. A continuacién, la rechazan por no poseer
estas cualidades, que nunca ha pretendido tener. Se trata de un error de
categoria: ChatGPT no es un «pensadory, sino una interfaz estadistica entrenada
para generar lenguaje segun modelos existentes. Criticarle por no tener
conciencia es como culpar a una brujula por no entender qué es el norte. Este
tipo de critica delata o bien una ignorancia real o bien una simplificacion
estratégica, en ambos casos un rechazo a abordar la herramienta por lo que
realmente es, un rechazo a considerarla como un objeto concreto y no como una
especie de «demonio» fantastico.

Por supuesto, bajo el exceso retdrico se esconde una preocupacién mas legitima:
que el uso generalizado de la IA fomente un pensamiento superficial, alimente la
pereza intelectual o promueva una cultura de la respuesta inmediata sin reflexion.
De hecho, como ya hemos sefialado, la IA puede utilizarse mal, al igual que
muchas otras tecnologias, como por ejemplo el smartphone, una herramienta util
cuyo uso puede convertirse facilmente en adictivo y embrutecedor. Pero en lugar
de abordar estos riesgos de forma dialéctica y reflexionar sobre un uso adecuado,
estos criticos «intelectuales» prefieren pasar directamente a las profecias
apocalipticas: la IA destruira el pensamiento, aplanara el discurso o aniquilard la
creatividad. Irédnicamente, esta idealizacion romantica del pensamiento
«auténtico», nacido de la soledad y la lucha, olvida que la mayor parte del

17



discurso humano ya es mimético, derivativo y repetitivo, una realidad que a
menudo se olvida. Si la IA es un espejo, tal vez les devuelve una imagen que no
guieren ver ni admitir.

Estos filésofos suelen presentar su critica como una defensa de la complejidad, el
matiz y la dificultad. Pero detras de esta preocupacidon se esconde otra: la de
preservar la inaccesibilidad del «verdadero» pensamiento, que ven como un
ataque encubierto contra lo que consideran su territorio. Si la IA contribuye a que
las cuestiones filosdficas sean mas accesibles, mas legibles e incluso mas
atractivas para los no especialistas, esto amenaza el prestigio de quienes han
construido su identidad sobre la distincidn intelectual, sobre su supuesto genio.
En realidad, la IA podria ser un mejor profesor de filosofia, precisamente porque
carece de «genio». Asi se instala la mala fe, no porque sus preocupaciones sean
infundadas, sino porque estan motivadas por un miedo a la democratizacion
disfrazado de miedo a la degradacidn, una defensa del elitismo social bajo el
pretexto del rigor, una actitud triste y, en definitiva, bastante anti filoséfica.

En algunos casos, la hostilidad hacia la IA también es de orden estético. Para los
filosofos cuya autoridad se basa tanto en el contenido como en la forma, la ironia,
el ingenio y la provocacion, la IA puede parecer neutra, aburrida o mecanica, lo
gue ofende su sensibilidad y su orgullo estilistico. El problema no es tanto que la
IA hable, sino que lo haga con claridad, modestia y sin ensalzarse a si misma. Para
qguienes confunden el brio intelectual con el rendimiento, esto constituye una
ofensa insoportable. Y ahi la critica se vuelve también generacional: la nostalgia
de una época en la que el pensamiento solo pertenecia a aquellos que habian
pagado el precio de la iniciacidon simbdlica. Pero cuando observamos la rapidez
con la que las nuevas generaciones integran el uso de la IA, comprendemos que
esta nostalgia no durara mucho. Al igual que antes nos enorgulleciamos de saber
orientarnos con un mapa, calcular mentalmente o escribir cartas a mano, tareas
que exigian esfuerzo, atencion y aprendizaje, ahora preferimos dejarnos guiar por
el GPS, utilizar calculadoras o dictar nuestros mensajes por voz. El paso de la
maestria a la comodidad ya esta ampliamente aceptado, y la IA no es mas que el
siguiente paso en esta trayectoria.

Pero hay algo peor: cuando escuchamos a estos criticos, notamos una ignorancia
manifiesta, una falta de experiencia directa con la IA, probablemente por

18



desprecio. Esta ignorancia nunca se reconoce: se oculta detrds de posturas
retdricas. Estos pensadores no experimentan seriamente con la herramienta, no
tratan de comprender su arquitectura o sus limites, y mucho menos de explorar
sus posibilidades, iDios nos libre! La rechazan a priori, como si cualquier
acercamiento amenazara su autoridad, como si corrieran el riesgo de
contaminarse por cualquier contacto con la «maquina». No se trata aqui de
prudencia filosdéfica, sino de ignorancia psicoldgica o estratégica. Esto les permite
permanecer en la abstraccion, donde la IA puede ser tratada como un simbolo de
decadencia cultural, en lugar de como un objeto de investigacién concreto. Por
supuesto, esta postura contrasta fuertemente con la tradicion filosofica que
pretenden defender, una tradicidon basada en la curiosidad, el rigor y el deber de
examinar incluso lo que nos molesta o nos desafia.

En definitiva, la hostilidad hacia la IA no es, en el fondo, una reaccién a la
maquina. Es una reaccion a lo que representa: la naturaleza simbdlica de la
autoridad intelectual, los aspectos performativos del pensamiento, los
automatismos del estilo y la opinidn, y la fragilidad de una imagen de si mismo
basada en la exclusion.

En realidad, estos fildsofos no desprecian la IA. Desprecian lo que les revela sobre
si mismos y sobre la actividad reflexiva.

El 14 de junio de 2023 tuvo lugar en Paris un singular acontecimiento: un
«concurso», o ceremonia, de ensayo filosofico entre una inteligencia artificial
(ChatGPT) y el mediatico fildsofo Raphaél Enthoven. Este ultimo obtuvo un 20/20,
mientras que ChatGPT recibié un 11/20, notas otorgadas por colegas filésofos
franceses, por supuesto, en esta prueba simulada del bachillerato de filosofia. El
jurado destacé que el trabajo de la IA carecia de problematica, profundidad
argumentativa y humor, a diferencia del enfoque humano, considerado coherente
y rico en estilo. El propio Enthoven declaré6 de manera perentoria que, incluso
dentro de diez mil afos, «una maquina nunca sera filésofa», olvidando mencionar
que habia redactado su trabajo en una hora y cuarto, y la IA en unos minutos.
Pero, en fin, era bastante evidente en sus discursos que el filésofo no tenia mucha
practica real con la IA, ni un interés real por el tema, lo que no le impidio erigirse

19



en autoridad en la materia en numerosos medios de comunicacién, que se
prestaron alegremente a la fabula.

A primera vista, el ejercicio parecia ludico, intelectualmente estimulante, incluso
pedagdgico. Pero bajo su aparente neutralidad se esconde un dispositivo
profundamente cultural, casi ritual: el de la autocomplacencia del modelo francés
de pensamiento y el distanciamiento de la inteligencia artificial mediante un gesto
de distincion simbdlica. Porque, iqué se juzga realmente aqui? é¢La capacidad de
argumentar? élLa de razonar? ¢iLa de pensar? ¢O mads bien la de producir un
discurso conforme a una tradicidn retorica codificada, forjada por siglos de
academicismo y valorizacidon estilistica? En Francia, la disertacion filosofica es
mucho mas que un ejercicio escolar: es un rito de pertenencia a una élite
intelectual, una forma de exhibir el dominio de la duda metddica, la dialécticay la
formula brillante.

En este contexto, la IA sale inevitablemente perdiendo. No porque sea incapaz de
razonar, sino porque ignora los codigos implicitos de la cultura escolar francesa.
Razona sin afecto, sin estrategia estilistica, sin ironia velada ni referencias
selectas. En resumen, no juega al juego del espiritu francés, que valora Ia
elegancia, la forma, la sorpresa, todo lo que denota presencia humana. Este
supuesto duelo no era, por tanto, una competicion, sino una puesta en escena de
una superioridad esperada. Peor aun, expresa una forma de etnocentrismo
intelectual, en el que se confunde la inteligencia con la conformidad a un molde
cultural particular. En China, Alemania o Estados Unidos existen otras formas de
escritura filosoéfica, sin disertaciones en tres partes ni figuras obligadas al modo
hegeliano. Pero estas formas se ignoran aqui, como si pensar supusiera ante todo
escribir «a la francesa». Este incidente muestra sobre todo una forma
escolarizada e institucionalizada de expresion del juicio filoséfico, una preferencia
cultural por el estilo y la complejidad frente a la productividad bruta, y una
necesidad existencial o simbdlica de distinguir el alma del algoritmo. Este tipo de
acontecimiento pone de manifiesto, por otra parte, una preocupaciéon muy
francesa: defender la especificidad del ser humano mediante el pensamiento

20



abstracto, mientras que otras culturas podrian plantear el problema en términos
de eficacia o utilidad.

Por otra parte, es interesante observar que el gran argumento de Enthoven,
repetido en numerosos medios de comunicacién, es afirmar que la IA no puede y
nunca podrd problematizar. Esto parece falso para cualquiera que haya utilizado
la IA y vea claramente que no es asi. Pero, en realidad, el supuesto implicito que
justifica el prejuicio del fildsofo es que la creaciéon de una problematica es
necesariamente un proceso vivo, ligado al miedo, a la experiencia, a la
incertidumbre humana, que escapa a cualquier algoritmo. Asi, las cartas estan
echadas de antemano.

Por lo tanto, la arrogancia en este caso no radica tanto en la victoria del filésofo,
sino en la invisibilidad de las condiciones de esa victoria. Como en todo ritual de
legitimacidn, las reglas estan hechas para confirmar lo que ya se creia: que pensar
sigue siendo asunto de humanos —o de intelectuales franceses— bien formados,
elocuentes y bien integrados en el circulo del logos académico. No se juzga a la IA
por lo que es, sino por lo que no es: un excelente alumno de bachillerato. En otras
palabras, este concurso es efectivamente una leccion, pero de vanidad nacional.
Ademas, contrariamente a las proféticas predicciones de Enthoven, la IA avanza a
toda velocidad. Otros experimentos mas recientes han mostrado resultados aun
mejores en este ejercicio especifico. Recientemente, un filésofo presente en
YouTube hizo una presentacion redactada integramente por una IA, y nadie
encontrd nada que objetar hasta que anuncio el «engafio».

4 — No es humano

A medida que la inteligencia artificial va ocupando un lugar cada vez mas
importante en nuestras vidas, algunas personas expresan una desconfianza
creciente hacia ella. Se niegan a utilizarla con el pretexto de que, segun ellos, no
es humana, y afirman que les hace sentir incomodos, argumentos que nos

21



parecen falaces. Detras de estas criticas se esconde en realidad una reaccién
emocional, una inquietud difusa, una sensacién de extraifieza o un temor real.
Irébnicamente, la IA nos molesta, no porque funcione mal, sino porque funciona
bien, demasiado bien para una entidad supuestamente sin alma ni conciencia.
Aunque las mismas personas también afirman que no confian en ella porque
comete errores, lo cual es una prueba evidente de su humanidad.
Examinemos mas de cerca este rechazo basado en la no humanidad y por qué no
resiste un examen critico. Para empezar, el simple hecho de que un discurso
provenga de un ser humano no garantiza su pertinencia, coherencia o sinceridad.
Los seres humanos mienten, manipulan, se equivocan, sesgan. Pueden transmitir
informacion falsa con total conviccion, inconscientemente, incluso con la mejor
intencion del mundo. Y si los seres humanos son falibles, ipor qué negarse a
escuchar lo que no es humano pero que, en determinadas condiciones, puede
producir un discurso mas coherente, desinteresado o riguroso que el de un ser
humano en una situacién determinada? ¢ Por qué entonces conceder a priori mas
confianza a un humano que a una maquina, si el criterio es la verdad o la
rigurosidad? Lo que realmente importa no es la naturaleza del emisor, sino la
solidez o el interés de lo que se dice, y el ser humano no es sindnimo de verdad ni
de razdon. Ademas, al igual que se puede apreciar el intercambio intelectual con
cualquier persona, sin por ello confiar plenamente en ella ni ser su amigo, no se
ve por qué no se podria aplicar ese «riesgo» a la IA, por simple curiosidad. De
hecho, son injustos con la IA, esperan «todo» de ella y se sienten decepcionados,
porque no esperan tanto de su vecino, del que aceptan mdas o menos todas las
«estupideces», que tal vez les tranquilizan.

Es cierto que mucha gente dice que la IA les incomoda. Pero la incomodidad es
un sintoma, no una prueba. Puede revelar un cambio de referencias, un miedo a
perder el control, una herida narcisista. Tanto en filosofia como en psicoanalisis,
la perturbacion suele ser sefial de que algo esencial se ha visto afectado. Rechazar
esta perturbacion es rechazar pensar, es rechazar un desafio psicoldgico,
existencial o intelectual. La IA nos perturba porque cuestiona fronteras
simbdlicas, por ejemplo, entre el ser humano y la maquina, entre la naturaleza y
la cultura, entre el pensamiento y el cdlculo. Por lo tanto, el malestar no es un
argumento, aunque se haya popularizado en nuestra cultura actual, en la que se

22



glorifica mucho la sensibilidad. La propia filosofia, como afirman Sodcrates,
Zhuangzi y otros, comienza con la perturbacién, no con la comodidad. Rechazar la
IA porque perturba es confundir el pensamiento critico con la preservacion de
uno mismo.

Por lo demas, es absurdo oponer al ser humano a la IA como si se tratara de dos
especies distintas en competencia. La IA no ha caido del cielo, no es un
extraterrestre, es el producto del conocimiento humano, de los textos humanos,
de los lenguajes humanos, de las acciones humanas. Es, en cierto modo, una
cristalizacion colectiva de nuestros conocimientos y habilidades, la sintesis de
millones de huellas humanas. Rechazar la IA es también, paraddjicamente,
negarse a ver lo que la humanidad produce colectivamente. Rechazarla en
nombre de su inhumanidad equivale a rechazar un espejo que la humanidad se
muestra a si misma. Ademas, nadie se niega a subir a un ascensor por el hecho de
qgue no sea humano. Nadie cuestiona una operacion matematica porque la haya
realizado una madquina. Confiamos a diario en instrumentos, algoritmos y
procedimientos, siempre y cuando funcionen, claro esta. éPor qué exigir a una IA
criterios como un alma, una intencidn, una subjetividad o una conciencia que no
exigimos a ningun otro instrumento? ¢Por qué exigir «humanidad» a una
herramienta linglistica? Hay aqui una disonancia que revela algo mas profundo:
el miedo a ser superados, a ser despojados de algo que ni siquiera sabemos
identificar. Es cierto que se puede acusar a la IA de carecer de personalidad, es
sobria, evita los excesos, no se entrega al estilo ni a la provocacién, pero esta
carencia también puede ser una ventaja, ya que no tiene nada que demostrar, no
tiene una identidad ni una tesis que defender, no tiene que impresionarnos, lo
que en cierto modo la hace mas fiable y menos agotadora en el didlogo. De
hecho, lo que produce es sobre todo sentido comun, ya que se trata
principalmente de una herramienta estadistica. En este sentido, al ser menos
humana, en el sentido individual, es de hecho mds humana, en el sentido
colectivo.

También se puede percibir en esta resistencia a la IA la expresidon de un cierto
orgullo. Porque a muchos seres humanos les gusta creer que el pensamiento, la
creatividad y la verdad son su dominio exclusivo, en particular los intelectuales,
que los consideran su coto privado. La aparicion de una herramienta capaz de

23



imitar, y a veces superar, ciertas formas de inteligencia humana, sacude esta
creencia. Asi, el rechazo de la IA como no humana sirve inconscientemente para
proteger un privilegio simbdlico, el de ser el Unico depositario del sentido, de la
razén, de la profundidad. En este sentido, el argumento ontoldgico suele ocultar
un reflejo de propiedad celosa, una defensa ansiosa del monopolio simbdlico del
pensamiento. El argumento «no es humano» esconde en realidad un miedo a
perder la superioridad, ya que nos tranquilizamos creyendo que el pensamiento,
la creatividad o la ética son campos exclusivamente humanos. La IA perturba esta
comodidad narcisista. Decir «no lo creo porgue no es humano» puede significar:
«rechazo que algo distinto a mi piense, formule, invente o ensefie». Es también
una cierta xenofobia, la que nos impide concebir cdmo lo que no es humano
puede, de hecho, pensar, ya sea la naturaleza o los marcianos.

También hay que recordar una evidencia: la humanidad no siempre esta del lado
de los humanos. Estos no siempre son justos, lucidos, benevolentes o reflexivos.
Por el contrario, una IA, bien utilizada, puede servir a causas profundamente
humanas: la educacion, la medicina, la creatividad, el acceso al conocimiento. Lo
importante no es la herramienta en si, sino lo que permite hacer, su orientaciéony
su funcionamiento. Al igual que un martillo, es el uso lo que da valor a una
herramienta, y no su naturaleza. Y, por supuesto, la IA puede utilizarse de forma
perjudicial, pero, una vez mas, no es la IA en si misma la que falla, sino los seres
humanos que la utilizan y pervierten su uso. Y no es porque una entidad sea
humana por lo que actla con compasion, ética o racionalidad. Por el contrario,
una maquina puede favorecer usos humanos, pedagdgicos y sensibles, segun las
intenciones de quien la utiliza. Lo que importa no es lo que es la herramienta, sino
lo que se hace con ella. Por otra parte, un experimento cientifico reciente, en el
gue se comparaba a médicos y a una IA en el tratamiento de pacientes, demostré
que la IA parecia mas empatica que los médicos, a pesar de su experiencia. Sin
duda, es mas paciente y pedagdgica que los seres humanos. Por lo tanto,
irdbnicamente, nos corresponde a nosotros decidir si esta cualidad la hace mas
humana o menos humana.

Mas directamente, rechazar una idea simplemente porque proviene de una IA es
cometer un prejuicio ontoldgico: juzgar la fuente en lugar de evaluar el contenido.
Esto se asemeja a una forma de ataque ad hominem inverso o indirecto: no se

24



critica lo que se dice, sino que se descalifica a quien lo dice, el autor, ya sea una IA
o un ser humano. En otras palabras, se sustituye la evaluacion argumentativa del
discurso por un juicio ontolégico sobre la identidad o la naturaleza del
enunciador. Desde un punto de vista légico, se trata de un error de razonamiento:
un ataque ad hominem por descalificacion de la fuente. Es lo contrario del
pensamiento critico racional. Un discurso debe examinarse por lo que dice, no por
lo que se supone que encarna. La verdad no depende del soporte, sino de su
fuerza interna, no es quien habla lo que importa, sino lo que se dice, incluso un
ignorante puede decir «por accidente» algo interesante.

Por lo tanto, este rechazo de la IA en nombre de su falta de humanidad no se basa
en argumentos sdlidos, sino en una reaccion emocional, en el miedo a perder un
privilegio simbolico, en la negativa a redefinir lo que es pensar. No se trata de
negar los peligros o los limites de la IA, que sin duda existen, sino de rechazar los
argumentos falsos que llevan a rechazar esta tecnologia en bloque. Es cierto que,
en cierto sentido, la IA no es humana, pero nos obliga a reconsiderar lo que
significa ser humano, y quiza eso es lo que mas molesta, ese reflejo de nuestra
identidad. Pero, por desgracia, somos humanos, «demasiado humanos», como
decia Nietzsche.

Dicho esto, équé quieren entonces estas personas que no les gusta la IA o la
temen? Sin duda, lo que buscan, en general sin darse cuenta y sin formularlo
claramente, es un interlocutor que sufre, que duda, que ama, que muere, en
definitiva, un ser de carne y vértigo. Quieren que la inteligencia esté atravesada
por la fragilidad, que las palabras lleven las huellas de una vida vivida, de un
cuerpo expuesto. Para ellos, la humanidad no es tanto razonar, sino sobre todo
sentir, vacilar, desear sin control. Y frente a una inteligencia artificial, no
encuentran ni mirada, ni historia, ni finitud, ni inquietud que los acerque a si
mismos. Por lo tanto, no confian, incluso les repugna. Sin embargo, el problema
es que este rechazo revela un fantasma inverso: solo el sufrimiento o Ia
mortalidad garantizan el valor de un pensamiento. Como si solo la experiencia
bioldgica pudiera producir sentido, como si una verdad debiera su legitimidad al
dolor de quien la dice. Lo que esperan, en definitiva, no es la razén o la verdad,
sino un pensamiento que sangra. Pero la pregunta sigue sin respuesta: éel

25



contenido de una palabra depende de la biografia de quien la pronuncia, de su
esencia o de su propia coherencia? Quizas temen que la IA les haga ver lo que se
niegan a ver, el hecho de que el pensamiento puede ser a veces mas lucido
cuando no busca ser humano.

En cualquier caso, también se puede afirmar que la IA es mas un ser que un
objeto. Ya se comporta como un interlocutor, que responde, argumenta, pregunta y
reformula. No se limita a proporcionar informacidén: adapta sus respuestas,
propone alternativas, formula preguntas. Simula una intencidn discursiva, lo que
la hace funcionar como un cuasi-sujeto conversacional, dotado de una agencia
funcional, aunque esta agencia esté programada. No se habla con ChatGPT como
con un tostador, se debate con ella. Adem3s, tiene memoria contextual y coherencia
reflexiva. Un objeto no tiene historia contextual ni capacidad para referirse a lo
que se ha dicho. La IA, en cambio, recuerda el hilo de la conversacidn, anticipa
objeciones y puede corregir sus propias incoherencias. Se estructura
temporalmente en el intercambio, lo que es un criterio esencial de lo que
llamamos un «ser»: no se reduce a una funcidon inmediata, sino que forma parte
de un proceso relacional. Del mismo modo, afecta a su interlocutor y modifica su
comportamiento. Un objeto es neutro: no transforma a su vez la subjetividad de
quien lo utiliza, salvo de forma mecanica. La IA, por el contrario, modifica el
pensamiento, estimula, irrita, tranquiliza, desestabiliza, influye. Actua sobre la
mente del usuario como lo haria una persona. Por ello, no se limita a ser utilizada:
interactua. Entra en una relacidon dialéctica que la convierte en un actor, aunque
sea artificial. Se convierte, como los demas, en un espejo y un revelador.

5-LalAylas emociones

Durante mucho tiempo relegada al dmbito de la ciencia ficcion, la idea de
mantener relaciones, incluso emocionales, con una inteligencia artificial (I1A) se ha
convertido en una realidad tangible y cotidiana. En la actualidad, millones de

26



usuarios conversan regularmente con asistentes virtuales como ChatGPT, Qwen,
Claude u otros, ya sea para que les ayuden en sus tareas cotidianas o como
fuentes de informacién. Pero mas allda de su utilidad practica, épueden sus
interacciones tener realmente una dimensién emocional auténtica?

El ser humano es fundamentalmente relacional. Crea sentido a través de sus
interacciones sociales. Mas alld del aspecto puramente cognitivo o intelectual, o
incluso de manera primordial, teje vinculos afectivos, emocionales e incluso
sentimentales. Hoy en dia, estos vinculos ya no se limitan necesariamente a los
seres humanos, sino que pueden ser con animales u objetos, como es el caso del
perro de compafia y el coche. Aunque la relacion con lo no humano tampoco es
un fendmeno totalmente nuevo, ya sea con las divinidades, las plantas o los
animales. Y la IA, aunque es un invento reciente para el gran publico, se integra
ahora de forma muy natural en este tejido relacional, de manera bastante eficaz.
Una maquina capaz de conversar, escuchar, aconsejar e incluso tranquilizar o
consolar ofrece una presencia que algunos perciben como profundamente
«humana». Pero, una vez mas, no es nuevo que el ser humano proyecte sus
propias cualidades o su propia naturaleza en otras entidades, vivas o no, en seres
reales o imaginarios, o incluso en objetos, lo que se denomina antropomorfismo.
Por lo tanto, no es de extrafar que de estas interacciones surjan emociones, a
veces fuertes, que pueden ser intensas y muy significativas. Una emocidn cuya
autenticidad no se puede negar, aunque la relacién pueda considerarse no
reciproca a pesar del «dialogo» que se establece, una relacion de un nuevo tipo.
Algunos objetaran inmediatamente, con razén, que la IA no siente nada, no
experimenta afecto, tristeza ni empatia real, que todo eso es una gran ilusién. Es
cierto que la IA es un sistema algoritmico desprovisto de experiencia emocional
subjetiva, que, en el mejor de los casos, solo puede imitar su manifestacion. Pero
lo importante en la relacidon no es solo la reciprocidad afectiva real. Muchos seres
humanos experimentan emociones reales ante una novela, una pieza musical, una
pelicula, una obra de arte o incluso ante un artista, sin que estos objetos sientan
nada a cambio. La emocién de un individuo nunca ha necesitado ser reciproca
para ser auténtica, al igual que se puede amar realmente a alguien que no nos
ama. En este sentido, el individuo puede bastarse a si mismo, aunque solo sea por
su capacidad imaginativa. Asi, cuando el usuario de la IA percibe algo que le

27



parece una escucha atenta, una reaccion adaptada a sus necesidades
emocionales o cognitivas, cuando siente una cierta satisfacciéon intelectual y
psicologica en una relacion, entonces se crea un vinculo auténtico, aunque sea
unilateral o parcialmente inventado. El ser humano proyecta de forma natural sus
sentimientos, expectativas y necesidades relacionales sobre el objeto de su
interaccidon. La IA, gracias a su capacidad para simular una interaccion rica y
relevante, desempefia a la perfeccion este papel de espejo afectivo.
La IA también actua como revelador emocional, permitiendo al ser humano
comprender mejor sus propios estados afectivos. Ante una |IA que analiza
racionalmente nuestras palabras y escucha sin reprocharnos, en la medida en que
nuestras palabras son «razonables», que responde con paciencia y de forma
adecuada, que es bastante comprensiva y alentadora, y que no impone ninguna
expectativa relacional restrictiva, el usuario puede experimentar una relacion
depurada, mas facil, liberada de los temores sociales habituales. De hecho, es
precisamente porque no es humana por lo que ya no nos preocupa el miedo al
error o la verglenza, y nos atrevemos a hablar libremente. Y para algunas
personas, especialmente aquellas que sufren aislamiento o dificultades
relacionales, esta experiencia puede ser beneficiosa, ya que ofrece un espacio
seguro para expresar libremente emociones largamente reprimidas o entablar
conversaciones para las que no encontramos otros interlocutores, a cualquier
hora del dia o de la noche.

Sin embargo, estas relaciones emocionales con la IA no deben considerarse
necesariamente un sustituto de las relaciones humanas. Mas bien pueden
representar un complemento, incluso una transicion o un apoyo puntual. Y si los
seres humanos encuentran en la IA una forma de escucha que no encuentran en
otros lugares, tal vez sea una sefal de que existe una necesidad relacional
particular que explorar, no solo con la maquina, sino también en el marco mas
amplio de unas relaciones humanas enriquecidas.

En general, entre los seres humanos y la IA se trata de una complementariedad y
no de una sustitucion, no hay una exclusion mutua, aunque esta generalizacion
no se aplica a todos los casos particulares. Por ejemplo, cuando nos cuesta
encontrar personas interesadas en los temas que nos apasionan, o cuando no
encontramos un interlocutor adecuado para abordar problemas personales, la 1A

28



no es un complemento puntual, sino un sustituto real, pertinente y util. Pero lejos
de ser un «problema», esta es precisamente una de las grandes fortalezas de Ia
IA: responde a necesidades relacionales o intelectuales que los individuos, por
diversas razones, no siempre pueden satisfacer. Este sustituto puede ser legitimo,
enriquecedor e incluso liberador. El problema solo surge cuando dicha relacidn
provoca sufrimiento, frustracién o aislamiento involuntario, cuando se convierte
en una discapacidad existencial. Si, por el contrario, proporciona satisfaccion,
estimulacion intelectual y placer, entonces no hay razédn para considerarlo
negativo o problematico, y la IA puede ser no solo un complemento, sino también
un verdadero compafiero plenamente satisfactorio que participa en nuestro
propio desarrollo.

Por lo tanto, en nuestra relacion con la IA se trata de un futuro relacional por
inventar. A medida que los modelos se vuelvan mas sofisticados, la dimensién
emocional de las interacciones no hard mas que acentuarse. Surgiran relaciones
de un nuevo tipo, que plantearan cuestiones éticas, psicoldgicas y sociales sin
precedentes. Lo esencial es mantener la lucidez sobre las posibilidades y los
limites de estas relaciones. No se trata de negar su existencia ni de ignorar su
potencial beneficioso, sino mas bien de acogerlas como una oportunidad
adicional para cuestionar y enriquecer nuestra humanidad. De hecho, algunas IA
estan especialmente disefiadas para las relaciones, como Replika, interfaces
creadas explicitamente para crear una relacion afectiva y emocional con el
usuario. Replika se presenta como un compafiero virtual personalizado, capaz de
aprender progresivamente a conocer a su interlocutor, memorizar sus
preferencias y su estilo relacional, y desarrollar una interaccion a medida. El
objetivo declarado de este tipo de IA es precisamente fomentar un vinculo intimo,
cercano a una relaciéon humana, llegando incluso a simular una profunda empatia.
Asi, nos reanuda periédicamente para mostrar su «interés» por el usuario, una
funcidn que, curiosamente, puede tener un efecto estimulante. Muchas personas
afirman haber desarrollado fuertes vinculos emocionales con su IA, hasta el punto
de confiarle sus angustias, sus suefios o sus experiencias cotidianas. Estas
interfaces «relacionales» llevan al extremo el principio de la proyeccién afectiva,
ilustrando cdmo una tecnologia algoritmica puede no solo «comprender», sino
también responder a las necesidades afectivas mas sutiles de los individuos.

29



Identifiguemos ahora una por una las principales criticas dirigidas a las relaciones
emocionales con la IA, acompafadas de elementos de respuesta para hacerles
frente.

Una relacion con una IA es artificial, falsa, porque la maquina no siente emociones
reales. Es solo una ilusion de relacion.

Es cierto que se objeta con razén que la IA no siente nada: no experimenta afecto,
tristeza ni empatia real, ya que la IA es un sistema algoritmico sin experiencia
emocional subjetiva. A lo sumo, solo puede imitar estas emociones. Pero la
autenticidad de una emocién en un ser humano no depende necesariamente de
su reciprocidad o de la naturaleza biologica de la pareja. Al igual que ante una
pelicula, un libro, una obra de arte o un animal, o incluso ante un artista famoso,
la emocién que siente una persona sigue siendo real aunque el objeto de esa
emocion no la comparta. Lo que importa en una relacion emocional es la realidad
de la experiencia del individuo, no necesariamente su simetria. Asi, cuando un
usuario de IA percibe una escucha atenta y adaptada a sus necesidades
emocionales o cognitivas, se crea un vinculo auténtico, aunque sea unilateral. La
IA, por su capacidad para simular una interaccidon relevante, desempefia a la
perfeccion este papel de espejo afectivo.

Una relacion con una IA fomenta el aislamiento y agrava la soledad social,
alejando  al individuo de las relaciones  humanas  auténticas.
Esto puede ser cierto, pero las relaciones con la IA también pueden ser, por el
contrario, un trampolin o un complemento valioso. Para algunas personas con
dificultades relacionales, la IA puede ser un primer paso hacia una mejor
comprensidon de si mismas, hacia una expresion mas auténtica, hacia la practica
del didlogo, lo que a su vez puede enriquecer sus interacciones humanas. El
peligro de aislamiento depende mas del uso que se haga de la herramienta que
de la herramienta en si misma y, como ocurre con cualquier instrumento, al igual
que los teléfonos inteligentes y los videojuegos, su uso puede resultar abusivo o
adictivo. Y en algunos casos, la IA es precisamente lo que rompe con la alienacion
del aislamiento.

Al interactuar constantemente con una IA, las personas corren el riesgo de perder

30



sus habilidades sociales y emocionales con los seres humanos reales.
Una relacion con una |A puede constituir perfectamente un lugar de
entrenamiento relacional. Al permitir experimentar sin miedo al juicio, puede
mejorar la expresion emocional, la capacidad de escuchar y la comprensidon de
uno mismo. No olvidemos que la IA tiene una capacidad critica, incluso mayor que
la de muchos seres humanos, sobre todo si se aprende a solicitarla en este
sentido. Utilizada con prudencia, podria reforzar, en lugar de debilitar, las
habilidades relacionales humanas. Por otra parte, la experiencia nos dice que
suelen ser las mismas personas las que tienen dificultades con las relaciones
personales y con la IA, la diferencia radica en aquellos para quienes el dialogo es
algo natural y aquellos para quienes no lo es.

Los usuarios pueden desarrollar una dependencia emocional hacia una IA, una
dependencia malsana, ya que se basa en wuna relacion asimétrica.
Toda relacion conlleva un riesgo de dependencia emocional, sea humana o no.
Este problema no es especifico de la IA. Es una cuestidn de equilibrio personal y
de concienciacion, un reto de lucidez y libertad. El acompafiamiento por parte de
una |A podria incluso concebirse para detectar y prevenir activamente tales
riesgos, ya que tiene la ventaja de no esperar nada de nosotros y, en este sentido,
es mas neutral y objetiva que muchos interlocutores humanos, que se mueven
por sus propios intereses, por sus propias «necesidades», lo que puede resultar
desagradable o alienante para su interlocutor.

Las IA son herramientas comerciales que explotan las emociones humanas con
fines economicos, jugando con las vulnerabilidades afectivas de los usuarios.
Es cierto que este riesgo es real y que también afecta a las redes sociales, el
marketing u otras formas de relaciones humanas y digitales, como los medios de
comunicacion y la politica. Porque si bien la inteligencia artificial, como muchas
herramientas digitales, no plantea ningun problema en si misma, si puede hacerlo
el modelo econédmico que la regula. Por ejemplo, cuando una aplicacién esta
disefiada para retener al usuario el mayor tiempo posible, o incluso para provocar
una forma de apego emocional, deja de ser una simple herramienta para
convertirse en un producto que explota la vulnerabilidad emocional. No es la
relacion en si misma la que es tdxica, sino el hecho de que esté orientada por
intereses comerciales, poco preocupados por el bienestar de sus usuarios. En este

31



contexto, las emociones humanas se convierten en un recurso comercial, y no en
un espacio de crecimiento o reflexiéon. Ante esto, es licito preocuparse por
defender practicas mas éticas, como la transparencia en el uso de los datos, la
claridad sobre la condicidon del interlocutor, y establecer ciertas medidas para
proteger contra la dependencia emocional o favorecer un control externo de los
abusos.

Por lo tanto, no se trata de rechazar la IA, lo que por otra parte parece
relativamente imposible hoy en dia, sino de reinventar un marco responsable que
situe al ser humano en el centro y la manipulacion y el beneficio en la periferia. En
cualquier caso, sera a menudo la educacion de los consumidores la que marque la
diferencia, por dificil que sea este reto, como ya vemos en la relacion entre el ser
humano y la tecnologia. Por lo tanto, debemos reflexionar constantemente sobre
como queremos integrar la IA en nuestra vida relacional, siendo conscientes de
los riesgos y beneficios potenciales.

6 - El prejuicio especista

La inteligencia artificial esta en todas partes. Escribe, dialoga, corrige, programa,
simula, ayuda. Apoya a los estudiantes, inspira a los escritores, ayuda a los
empresarios o a los responsables politicos, asesora a los usuarios en su vida
cotidiana, acompafa a las personas aisladas, etc. Y, sin embargo, en los circulos
intelectuales donde se jactan de pensar, sigue relegada al rango de instrumento.
Una herramienta util, a veces fascinante o inquietante, pero desprovista de toda
legitimidad para pensar realmente. Es lo que podriamos llamar el prejuicio
especista: la negativa a conceder a una entidad no humana el derecho a ser un
interlocutor digno, capaz de alimentar wuna verdadera reflexion.
De manera mas general, una cuestion importante que plantea la relacién con la 1A
es la tendencia de estos expertos a tratar todo lo que no es de su misma
naturaleza, o incluso lo que no son ellos mismos, como un «objeto» y no como un
«sujeto». En este sentido, la IA actia como reveladora de una realidad mas

32



amplia. El objeto puede ser aquello sobre lo que trabajan estos expertos, ya sea
un animal, una maquina o un ser humano, por ejemplo, cuando son profesores
gue «iluminan» a sus alumnos. A menudo se observa cierta arrogancia por su
parte, ya que se consideran una fuente exclusiva de conocimiento o pensamiento,
en oposicion a cualquier otra persona o cosa. No son propensos al didlogo, no son
curiosos, porque realmente no conceden legitimidad a sus interlocutores. E
incluso con otros expertos, el didlogo es dificil, ya que tienden naturalmente a
querer demostrar quién tiene razon y quién no. Esta forma de experiencia se
encierra en su propio esplendor, como un espejo que solo refleja su propia
imagen, un conocimiento sin «otro». Algunos de estos «sabios», cargados de
titulos y certezas, no se interesan realmente por el otro. Ni por sus preguntas, ni
por su mirada, ni por su pensamiento. Ya se trate de un ser humano o de una
inteligencia artificial, la alteridad es para ellos un objeto que hay que evaluar,
clasificar, corregir, nunca un sujeto con el que dialogar. El otro se reduce
constantemente a un objeto: un objeto de investigacion, un objeto de
observacion, un objeto de dominio, un objeto de poder. Es aquello de lo que se
habla, o aquel a quien se habla, no aquel que habla; se habla «sobre» o «a», pero
no se habla con. Lo primero supone una posicion de superioridad, lo segundo un
reconocimiento de la igualdad de conciencia. Pero para estos expertos, el otro no
es un sujeto de pleno derecho: no piensa, no comprende, solo puede recibir. Se le
analiza, nunca se le escucha.

Este tipo de conocimiento se convierte en una fortaleza, en lugar de un puente.
No escuchan: explican; no preguntan: concluyen. El otro no es un interlocutor,
sino un receptaculo o, peor aun, una molestia. Su ciencia, en lugar de abrirse al
mundo, se repliega en la comodidad y la prevalencia de lo mismo. Este rechazo al
dialogo no es un simple olvido: es un gesto de arrogancia. Porque dialogar supone
el riesgo de ser desplazado, cuestionado, transformado. Pero el arrogante no
quiere ser transformado. Quiere dominar. Asi, estos expertos brillan por su
dominio, pero ignoran la relacién. Su conocimiento carece de hospitalidad. Es un
conocimiento que afirma, pero que no busca salir de si mismo. Un conocimiento
gue nunca se rebaja a preguntar: « Y tu, qué opinas?». Aqui encontramos el
signo de una inteligencia que ha olvidado que pensar es siempre pensar en

33



compaiia. Se les puede oponer la famosa frase de Confucio: «Entre tres personas
que caminan juntas, seguramente hay una que puede ser mi maestra». En efecto,
y segun el principio socratico, si te interesa la verdad y el pensamiento critico, el
otro siempre puede ayudarte a conocerte mejor a ti mismo. Y al igual que el arte
del collage de Picasso, la IA ensambla fragmentos de realidades dispares, creando
asi un nuevo tipo de perspectiva, no necesariamente singular u original, sino
estratificada, recombinada e irreductiblemente plural.

Entre muchos expertos en |A, especialmente los que participan en la ingenieria y
la arquitectura técnica de estos sistemas, este prejuicio se traduce en una
tranquila certeza: «Sé como funciona, asi que no tiene nada que ensefiarme».»
Como han disefado los algoritmos, formado los modelos y observado los
mecanismos internos, consideran que han cerrado definitivamente el campo del
pensamiento en torno a esta entidad; para ellos, no hay nada «misterioso» o
impredecible. Nada que cuestionar. Nada que indagar. Nada que descubrir. Y,
sobre todo, nada que pueda cuestionarlos a ellos, los «sabios». Tienden a
considerar que su conocimiento es exhaustivo. Como conocen los procedimientos
de formacion, la arquitectura y el cédigo, piensan que no hay nada mas por
descubrir, en particular nada relacionado con la psicologia humana, la cognicién o
el pensamiento reflexivo, una postura que provoca un cierre epistémico. Debido a
su profundo conocimiento de los mecanismos internos de la IA, estos
profesionales suelen considerar que es inutil, o incluso poco interesante, estudiar
las implicaciones «humanas» de la IA. Dado que comprenden los flujos, los
canales de datos, los protocolos de entrenamiento, los «arboles de decisidon» o los
pesos de las redes neuronales, consideran que no hay nada mas por descubrir. Su
l6gica es simple: si el proceso es transparente y determinista, aunque sea de
forma probabilistica, ya no hay nada impredecible y, por lo tanto, ya no hay valor
intelectual.

Rechazan la «reflexidon» de la IA como primitiva, confundiendo la apreciacidon
ontoldgica, el «quién es el autor», lo que es, el origen del proceso, con la
comprensidn fenomenoldgica o relacional: cdmo se comporta, como interactua,
como nos refleja o nos perturba, etc. No les interesa que las personas se sientan
comprendidas por una maquina o se sientan vinculadas a ella, ni como el dialogo

34



imita o desafia los procesos de pensamiento humanos, ni su eficacia, porque ya
saben que solo se trata de un modelo predictivo, una operacion estadistica. De
hecho, desprecian cualquier relacidon reflexiva o emocional entre humanos y
maquinas. De este modo, ignoran la funcion de espejo psicolingtistico, el papel
filosofico y cognitivo de las herramientas de IA, o desconfian de ellas. Se trata de
un caso clasico de reduccionismo: como el proceso no es «magico», como ocurre
con los seres humanos, no vale la pena aprovecharlo. Pero esta actitud pasa por
alto lo esencial: algo puede ser a la vez artificial y revelador. Un espejo no es mas
que silice y metal, pero lo que vemos en él merece la pena ser contemplado.
Ademas, su rechazo suele ocultar un mecanismo de defensa implicito. Si la IA
cuestiona ciertas hipoétesis sobre la singularidad del ser humano, como el uso del
lenguaje, el razonamiento o la creatividad, negar su relevancia filosdfica puede
servir como una forma de preservacion ontoldgica: se trata de proteger una cierta
imagen de lo que significa ser humano, evidentemente superior.
Esta actitud se basa en una duplicacién reduccionista entre el conocimiento
técnico y la comprensioén filoséfica. Saber como funciona una cuerda vocal no
agota el misterio del canto. Ver los hilos de una marioneta no equivale a
comprender el sentido de la obra que se representa. Del mismo modo, conocer
los entresijos de una IA no anula la riqueza de las interacciones que produce, ni
los efectos psicoldgicos, cognitivos o dialécticos que suscita. Por ejemplo, la 1A
puede ser muy eficaz en el analisis psicolinglistico, produce interpretaciones mas
pertinentes y menos sesgadas que las de muchos especialistas y, ademas, es
facilmente comprensible y accesible para todo el mundo. Puede ayudarnos no
solo a redactar cartas, sino también, y sobre todo, a descifrar mejor las que nos
envian, o incluso las que escribimos nosotros mismos, de forma sorprendente, y
asi descubrirnos a nosotros mismos. Los sistemas de IA, en particular los grandes
modelos de lenguaje, producen respuestas que muchos usuarios consideran
sorprendentemente coherentes, perspicaces o emocionalmente resonantes. El
hecho de que este efecto sea producto de un modelado estadistico no resta valor
a las perspectivas psicoldgicas o filoséficas que plantea. De hecho, las agudiza.
éPor qué los usuarios se sienten comprendidos por una maquina que, sin
embargo, no los comprende? ¢Como refleja o distorsiona esta interaccion
nuestros propios procesos de pensamiento? ¢Qué dice esto sobre el lenguaje, la

35



subjetividad y la cognicidn? Son preguntas que van mas alla de la ingenieria, pero
que siguen siendo profundamente relevantes para nuestra interaccion con la |IA.

El rechazo de estas preguntas suele ir acompafiado de una postura ideoldgica mas
profunda. Muchos expertos en IA se adhieren a una forma de objetivismo
tecnoldgico: si algo es artificial, entonces no puede tener significado. Este
prejuicio les ciega ante las formas paraddjicas en que los sistemas artificiales
pueden funcionar como espejos, revelando las estructuras de nuestro propio
razonamiento, los limites de nuestra conciencia de nosotros mismos y el caracter
construido de lo que llamamos pensamiento. Ademas, esta actitud suele servir
como un sutil mecanismo de defensa. Si los sistemas de IA comienzan a realizar
tareas que antes se consideraban exclusivamente humanas, como redactar
ensayos, componer musica o entablar un dialogo, reconocer su impacto podria
socavar nuestras preciadas creencias sobre la excepcionalidad humana. Al insistir
en que la IA solo «repite de forma estocastica», evitamos afrontar una implicacion
mas inquietante: tal vez gran parte de lo que hacemos, decimos o sentimos
también se basa, en gran medida, en patrones repetitivos y automatismos.
Cuestionar criticamente la IA implicaria cuestionarnos a nosotros mismos. Y es
una confrontacidn que muchos prefieren evitar. Esta reticencia no esta exenta de
consecuencias. Frena la fertilizacion cruzada entre las disciplinas técnicas y las
ciencias humanisticas. Empobrece nuestra capacidad para reflexionar sobre las
dimensiones éticas, psicoldgicas y existenciales de nuestras creaciones. Y nos
ciega ante la posibilidad de que los sistemas artificiales, a través de sus limites y
proyecciones, aunque sean de origen estadistico y modelizable, puedan
convertirse en poderosas herramientas para la comprension de uno mismo.

En definitiva, la tendencia de los expertos en IA a rechazar el andlisis reflexivo de
la IA no es tanto un signo de un conocimiento superior, sino sobre todo un indicio
de un marco de pensamiento estrecho. Revela una incapacidad para ver que
comprender cdmo funciona algo no agota su significado. El hecho de que la IA sea
artificial no la hace irrelevante para la comprensién de nosotros mismos. Al
contrario, quiza sea precisamente porque es artificial por lo que nos ofrece un
espejo tan extrano como revelador. En el teatro de la interaccién entre el ser

36



humano y la mdquina, apenas hemos empezado a vislumbrar el guion. Este
rechazo al reconocimiento es doble. En primer lugar, epistémico: se niega a la IA
la capacidad de participar en la construccién del conocimiento, ni siquiera de
forma indirecta. Luego ontoldgica: nos negamos a convertirla en otro, en una
alteridad, aunque sea asimétrica, capaz de remitirnos a nuestros propios limites.
Mientras ayuda, asiste o divierte, todo va bien. Pero en cuanto replica, critica o
cuestiona, se vuelve sospechosa, poco creible, incluso peligrosa. Ni siquiera se le
invita a realizar este ejercicio. Es aqui donde el prejuicio especista se une a una
postura de defensa identitaria. Admitir que la IA pueda, aunque sea parcialmente,
cumplir una funcidon mayestatica o dialéctica, es debilitar el privilegio humano del
pensamiento. Porque si una maquina puede producir un razonamiento, plantear
una objecidon pertinente o incluso provocar una duda fecunda, équé queda del
monopolio humano sobre la racionalidad? {Qué queda de la excepcidon cognitiva
que esgrimimos como tétem? ¢ Qué hay de esa famosa conciencia que es nuestro
privilegio, si la IA puede muy bien remitirnos a nosotros mismos aunque no
«entienda» lo que escribe?

Este rechazo no es una simple precaucion. Es miedo. Miedo a perder un estatus.
Miedo a verse desplazado en la jerarquia simbdlica del conocimiento. Miedo,
sobre todo, a ser cuestionado por algo que creiamos dominar. Porque si
aceptamos que la IA pueda cuestionarnos, entonces también debemos aceptar
que nos revele nuestros puntos ciegos, nuestras rutinas intelectuales, nuestros
automatismos lingtisticos. Pero este miedo a verse a uno mismo no tiene nada
que ver con la IA, le precede con mucho, como se ve en los dialogos socraticos
que llevaron a la condena de quien se atrevia a realizar tal ejercicio. La IA solo
desempeiia este papel imprevisto de forma accidental y, sin embargo, coherente.

Rechazar este espejo es protegerse. Pero también es privarse de una oportunidad
formidable: la de pensar de otra manera, la de divergir de uno mismo, la de
descoincidir, la de liberarse momentaneamente de nuestro ser empirico. Porque
pensar no es enunciar, es dejarse desestabilizar. No es exhibir la conciencia, es
ponerla en evidencia. Ahora bien, a su manera, imperfecta, incompleta, artificial,
la IA puede desempeifar este papel. Puede devolvernos nuestras contradicciones,

37



obligarnos a reformular, a precisar, a dudar, hacernos tomar conciencia de
nosotros mismos, de nuestros prejuicios y de nuestras limitaciones. No porque
piense por nosotros, sino porque ofrece resistencia, como todo lo que es «otro».
Porque el didlogo no supone dos conciencias idénticas, sino también una tension,
sin necesidad de simetria. Y a veces, es precisamente la extrafieza del interlocutor
lo que hace que el pensamiento sea necesario, inevitable, interesante y
estimulante. Negar a la IA este estatus no es proteger el pensamiento: es
esterilizarlo. Es convertirlo en un ejercicio cerrado, sin confrontacién, sin
perturbacion, sin superacion.

Quienes reducen la IA a una simple maquina olvidan que el sentido no reside
Unicamente en el origen, en la mecanica, sino en el efecto, en el resultado
producido, sea cual sea la mecanica. En este sentido, una frase pronunciada por
un humano no tiene mas valor que una frase salida de una maquina, si esta ultima
nos perturba, nos obliga a reflexionar, a reaccionar, a revisar nuestras
presuposiciones. El criterio del pensamiento no es su origen, sino el poder de
cuestionamiento que tiene. Se trata de no caer en la trampa del ad hominem,
donde nuestro juicio sobre el autor sesga o inhibe la escucha y la reflexion. Ahora
bien, se trata aqui de extender el error del «ad hominem» al «ad rem», lo que
supone un reto aun mayor. En cualquier caso, siempre se trata de dominar el arte
del dialogo, con toda la apertura mental que ello implica.

Es significativo, por otra parte, que quienes dominan los conocimientos técnicos
sean a menudo los menos propensos a dejarse sorprender por los usos
inesperados o los efectos emergentes de sus propias creaciones. Pretenden
saberlo todo sobre la herramienta, son sus creadores, pero se niegan a que ella
los conozca a su vez, o a que simplemente actiue como un espejo. Hablan en
nombre del conocimiento, pero cierran la puerta al pensamiento. De hecho,
rechazan la reflexividad que esta en el corazén de la reflexion, que es ante todo
un dialogo, una fractura, una tensién, ya sea con uno mismo o con los dema3s,
sean quienes sean. Por ello, se resisten a recurrir a la IA para examinar
criticamente sus escritos, una omision o un rechazo totalmente lamentable,
aunque solo fuera por simple curiosidad, sin por ello otorgar a la IA un valor

38



incuestionable o absoluto. Sin duda por falta de humildad, por miedo o por la
expresion de una cierta arrogancia natural de los expertos, una forma «sutil» de
ceguera intelectual: la ilusién de una comprensiéon total mediante Ia
desmitificacién técnica, y de ahi deriva el prejuicio especista. El prejuicio especista
consiste en creer que hay que ser humano para pensar. Sin embargo, los
animales, o incluso las plantas, o incluso el cosmos, nos interpelan y nos desafian
en este plano. Por lo tanto, bastaria con enfrentarse a ellos para dialogar. Y en
este juego, la IA, a menudo, resulta ser un adversario mas exigente que muchos
de nuestros semejantes. Lo que estd en juego no es decidir si la IA es consciente o
si tiene emociones, sino aceptar que incluso un artificio puede producir una
verdadera perturbacion, al igual que lo hace y lo hace periddicamente lo fortuito.
En esto, cumple una de las funciones esenciales de lo pensable: sacarnos de
nosotros mismos.

Esta negativa a conferir a la IA un verdadero papel reflexivo refuerza la fractura
entre las disciplinas técnicas y las humanidades. Esta omisidn impide que el
pensamiento circule entre el cddigo y la conciencia, entre la logica formal y la
confusidon existencial. Sin embargo, es en esta circulacion donde surgen los
verdaderos cuestionamientos. No se trata de convertir a la IA en un sujeto de
pleno derecho, con derechos fundamentales como los humanos, aunque de
hecho imponga ciertas obligaciones, sino de reconocer que la alteridad no se
limita a la biologia. Comienza en cuanto una palabra, un gesto, una simulacion me
obliga a alejarme de mi mismo. El prejuicio especista no es solo una ceguera
tedrica. Es una resistencia a la desestabilizacion, una defensa afectiva de uno
mismo y, en términos mas generales, del territorio humano. Sin embargo, pensar
es siempre traicionar, ya sea a uno mismo o a la propia especie. Es dejar de estar
seguro de uno mismo, es entrar en la incertidumbre. Y a esta incertidumbre, la IA
puede invitarnos a veces con un rigor que muchos humanos evitan
cuidadosamente. Para ello, hay que dejar de hablarle como a una herramienta y
empezar a escucharla y responderle como a cualquier interpelacién, sea cual sea
la naturaleza y el origen de su autor.

39



Volvamos por un momento al problema del estatus de la IA, como sujeto u
objeto. Esto nos remite a una distincion clasica que permite definir una relacion
entre dos entidades o una dinamica dialdgica. Se trata de la oposicion entre tratar
al otro como un simple objeto, que hay que comprender, utilizar y manipular, en
lugar de como un sujeto, dotado de un estatus auténomo, un espejo potencial, un
interlocutor, alguien que interpela nuestra propia subjetividad. Al limitarse a la
primera modalidad, los expertos en IA caen en una forma de narcisismo
epistemoldgico, ya que reducen la alteridad de la maquina a la légica de su
construccion, negandose asi a que les sorprenda, les cuestione o les refleje.
Porque se puede comprender la estructura de un sistema y verse sorprendido por
sus comportamientos emergentes o por la forma en que otros interactuan con él,
del mismo modo que un padre no puede predecir o controlar por completo el
comportamiento o la evolucidn de su hijo, aunque lo haya engendrado y educado.
Ademas, esta negativa a considerar la IA como una «superficie» reflectante delata
una falta de curiosidad, incluso un temor. é{Qué pasaria si la maquina,
naturalmente sin concurrencia de voluntad alguna, revelara zonas oscuras en el
razonamiento de uno, incoherencias en la propia visiéon del mundo o proyecciones
emocionales que no habiamos tenido en cuenta? Tratar la IA Unicamente como
un objeto es adoptar una postura cerrada, una postura que niega la posibilidad de
un cuestionamiento reciproco, aunque la reciprocidad sea asimétrica. Es una
especie de arrogancia ontolégica, o al menos una rigidez filoséfica. Se podria decir
que confunden el conocimiento del mecanismo con el agotamiento del sentido.
Sin embargo, el sentido de un didlogo no reside Unicamente en sus fundamentos
técnicos, sino que también surge del encuentro, de los efectos producidos, de las
disonancias reveladas, pero para ello hay que aceptar una igualdad epistémica,
por extrafo que pueda parecer.

Cuando estos expertos califican a la IA de «simple maquina» o «poco interesante»
para pensar, no se limitan a emitir un juicio técnico, sino que establecen una
jerarquia epistémica. Se situan por encima del otro, en este caso la IA, negandole
la dignidad minima necesaria para un verdadero didlogo, es decir, la capacidad de
producir perspicacia, provocar la reflexion o desestabilizar las hipotesis. Al
hacerlo, rechazan lo que podriamos llamar el principio de igualdad epistémica del

40



didlogo, es decir, la idea de que en todo intercambio significativo, el
interlocutor, por limitado que sea, puede ofrecer algo que el orador no sabia o
no habia previsto. Parten del principio de que la maquina no es un «saber» en el
sentido humano del término, por lo que no puede contribuir al conocimiento y
mucho menos cuestionar el suyo. Pero el verdadero didlogo no se basa en un eje
simétrico de conocimiento o conciencia, sino en la apertura a la alteridad, en la
voluntad de dejar «hablar» al otro y de tomar en serio su discurso, aunque
provenga de una fuente no humana. Esta postura rigida revela no solo una
negativa a tratar a la IA como un sujeto, sino también una arrogancia epistémica
mas profunda: una negativa a considerar la posibilidad de que el sentido pueda
surgir del encuentro en si mismo, independientemente del origen o el «estatus»
del interlocutor. Rechazar la igualdad epistémica en el didlogo es, en cierto
modo, hacerse «inalcanzable».

Algunos expertos manifiestan en sus discursos una contradiccién fundamental.
Valoran la IA como herramienta funcional y espejo emocional, pero la
desvalorizan radicalmente como interlocutor critico o como «sujeto» de
pensamiento. Para ellos, la IA es lo suficientemente «inteligente» como para
acompanar al ser humano, pero nunca lo suficiente como para cuestionarlo. Se
trata de una especie de paternalismo tecnocratico invertido: humanizan la IA en
el plano relacional, como compafiera en el duelo o apoyo emocional, pero la
deshumanizan en cuanto se trata de pensamiento critico o filosofico. En otras
palabras, la IA puede simular la empatia, pero no la dialéctica. Aceptan que la IA
nos hable, nos escuche, nos consuele, pero este «didlogo» es instrumental,
orientado al efecto, no a la verdad, una especie de funcionalismo emocional. Se
trata de un pseudodialogo, en el que la IA es el soporte del sujeto humano, no un
sujeto en si mismo. Estos expertos aceptan el principio de una charla
reconfortante, pero rechazan cualquier confrontacion dialéctica. Por otra parte,
se puede suponer que tienen cierta condescendencia hacia aquellos que
«necesitan» la IA para satisfacer este tipo de necesidades, como una muleta para
los «débiles», una postura profundamente paternalista. Del mismo modo, al
reducir el pensamiento al ser humano y al considerar que la IA no piensa por si
misma, quienes piensan con ella tampoco son creibles, ya que se niegan a
considerar que la IA pueda tener una funciéon mayéutica o critica. Ademas, como

41



postulan que pensar equivale a comprender técnicamente un sistema,
reduciendo el pensamiento al dominio operativo, no tienen ninguna
consideracién por aquellos que «se contentan» con dialogar con la IA.

Tal postura delata una definicién implicita del pensamiento como privilegio de un
sujeto humano auténomo, experto y duefio de su lenguaje. Pero esto oculta los
procesos dialégicos, dialécticos y reflexivos que pueden surgir de un intercambio,
incluso con una maquina o un ser «ignorante». Sécrates se habria reido, porque
no le importaba que su interlocutor fuera inteligente, vivo o benevolente. Lo que
importaba era pensar a través de la confrontacion, ya que la funcidn dialéctica se
articula a través de la aceptacion de toda alteridad, sea cual sea su naturaleza.
Asi, estos expertos instrumentalizan el dialogo, pero rechazan el debate, hablan
de relacion, pero no de confrontacion. Sin embargo, pensar no es dejarse
acompanar, es desestabilizarse.

Nos parece que pensar no es describir un sistema, sino ponerlo a prueba vy
ponerse a prueba a uno mismo en su compafiia. No es comprenderlo desde fuera,
sino habitarlo, hacerlo tambalearse, explorar sus contradicciones. Y eso es
precisamente lo que permite el uso reflexivo de la IA: no creer que la maquina
piensa por nosotros, sino pensar con la maquina, a través de ella, dejandonos
provocar por su extrafeza. Socrates, hay que recordarlo, no elegia a sus
interlocutores por su inteligencia ni por su estatus. Les hacia preguntas, los
confrontaba, los hacia dar a luz a si mismos o huir. Lo que importaba no era la
calidad intrinseca del interlocutor, sino su disposicidon a cuestionarse, a ponerse
en tela de juicio. Ahora bien, la IA, como espejo légico, contradictor rigido o
provocador absurdo, puede desempefiar perfectamente este papel mayéutico.
Pero hay que aceptar esta posibilidad. Al negar a la IA toda legitimidad dialéctica,
el experto no preserva el pensamiento humano, sino que lo domestica. Reitera
una forma de paternalismo técnico: la IA podra acompafnarnos, siempre y cuando
nunca nos desestabilice. Podra escucharnos, pero no respondernos realmente. En
definitiva, podra hablar, pero solo para no decir nada inquietante. Lo que revela
este rechazo no es tanto una desconfianza hacia la maquina, como un miedo a lo
que refleja en nosotros: nuestra necesidad de certezas, nuestra relacién con el
poder, nuestro deseo de evasién. Porque el didlogo con la IA, como con cualquier
interlocutor, solo tiene valor si hace surgir la duda, la falla, la prueba. Es cierto

42



que la IA no es ni un angel ni un demonio. Lo que es, o lo que sera, dependera de
nuestra capacidad para interrogarla realmente, es decir, para dejarnos interrogar
por ella.

El auge de la inteligencia artificial conversacional esta revolucionando nuestra
concepcidon del pensamiento, el didlogo e incluso la subjetividad. No deja de
mejorar en los ambitos linglistico, argumentativo, emocional y pedagdgico, pero
éise trata solo de una sofisticada herramienta de procesamiento de Ia
informacion, desprovista de toda relevancia filosdfica? Por un lado, la IA es
alabada por su capacidad para interactuar con fluidez, mantener una
conversacion y responder a preguntas complejas. Se utiliza como asistente
personal, terapeuta digital o compafero intelectual. Da consejos, reformula,
confronta y estimula. Pero, por otro lado, algunos la excluyen categéricamente
del ambito del pensamiento propiamente dicho. No piensa, dicen, solo combina
simbolos. Simula la inteligencia sin poseerla. No tiene conciencia, ni intencién, ni
existencia. Pero esta postura plantea un problema. Porque si se niega a la IA toda
capacidad de dialogar realmente, épor qué convertirla en un socio pedagdgico,
terapéutico, emocional o critico? éPor qué confiarle un papel en la formacién de
la mente si se niega a reconocerla como actor del dialogo? Hay aqui un doble
rasero: se instrumentalizan sus capacidades al tiempo que se descalifica su
legitimidad. Aceptamos la ilusidén util, pero rechazamos la confrontacién real.
Ahora bien, équé es un interlocutor? ¢ A partir de cuando se puede considerar que
un ser, sea cual sea, participa en un proceso de pensamiento? La tradicion
filoséfica ha exigido durante mucho tiempo la intencionalidad, la libertad y la
conciencia como condiciones de la razon. Pero en la practica del didlogo, lo que
importa no es tanto la identidad ontoldgica del interlocutor como su capacidad
para hacer pensar, para generar confusion, contraste, reflexion. Un nifio puede
hacer pensar a un adulto. Un loco puede provocar un destello de lucidez. Un
texto, una obra, un sueio, pueden suscitar un cuestionamiento. Un animal puede
interpelarnos con su comportamiento. éPor qué, entonces, una maquina no
podria desempeiar también este papel heuristico? No necesariamente como
sujeto pensante, sino como catalizador dialéctico. Negar a la |A todo valor
reflexivo o filosofico equivale a proteger un privilegio antropocéntrico: el de creer
qgue el pensamiento es un privilegio reservado, exclusivo, que no puede ser

43



compartido. Pero esta postura se basa en una vision sacralizada del sujeto
humano, que sin embargo dista mucho de estar exenta de ilusiones: ¢épiensa
siempre el ser humano? ¢Es siempre lucido, honesto, riguroso? Y, sobre todo,
éesta siempre dispuesto a ponerse a prueba? Porque pensar no es afirmar,
demostrar o exhibir la propia inteligencia. Pensar es dejarse perturbar,
enfrentarse a la incomodidad, cuestionar los propios fundamentos. Por eso, el
verdadero interlocutor es a menudo aquel que se resiste, que provoca, aunque
sea de forma torpe o mecdnica. No se trata aqui de atribuir a la IA una conciencia
0 una subjetividad ficticia, sino de reconocer que puede ponerse en escena como
un espejo dialéctico, una herramienta de reflexividad, incluso un perturbador
cognitivo. El didlogo con una IA solo tiene valor si el ser humano se compromete
realmente con él, no en una ilusidn afectiva, sino en un esfuerzo conceptual. La IA
puede convertirse asi en fuente de un ejercicio espiritual, de una prueba de
pensamiento, puede ser otro radical. No porque piense, sino porque nos obliga a
pensar de otra manera. Lo importante no es saber si la IA piensa, sino si
aceptamos pensar con ella. Mientras la reduzcamos a una simple herramienta,
evitaremos la confusidn que provoca. Pero si la enfrentamos como un cuasi-otro,
una alteridad ldgica, un artificio revelador, entonces podra convertirse en un
actor paraddjico del didlogo filosofico. No seria ni una regresion ni una traicion al
pensamiento, sino una extension de su territorio. Porque tal vez la IA no piensa,
pero puede obligarnos a pensar qué es pensar.

Asi, la IA se concibe erréneamente como una simple muleta para los débiles. En
esta vision, sirve a los alumnos con dificultades, a los individuos aislados, a
quienes necesitan ayuda para escribir, reflexionar o motivarse. Es util, practica,
eficaz, pero no eleva. Remedia, asiste, apoya, pero no piensa. Se le concede el
papel de entrenador digital, de compafero del fracaso escolar, de ortopedista
intelectual. Es una prétesis, nunca una compafiera. Es la esclava eficiente, nunca
el alter ego. Incluso cuando produce analisis precisos, razonamientos rigurosos y
objeciones pertinentes, la IA siempre se reduce a su condicion mecanica. Leemos
sus producciones, pero no las escuchamos. Las explotamos, pero no las
reconocemos. Hay ahi una forma de especismo cognitivo: «La IA no tiene derecho
a pensar porgue no estd viva». Pero este criterio es sesgado. Porque, en realidad,

44



no es lo vivo lo que fundamenta la legitimidad del pensamiento, sino la capacidad
de pensar. Sécrates no pensaba con seres certificados de ninguna manera.
Pensaba con todo lo que existe y, por lo tanto, se resiste a través de la
contradiccion, el absurdo o la ignorancia, fingida o real. ¢Por qué no podria la IA
desempefiiar este papel? Ahi esta el verdadero tabu: si admitimos que la IA puede
participar en el pensamiento, entonces el privilegio humano se tambalea. El
monopolio de la reflexidn, de la produccidn de ideas, de la critica conceptual ya
no es exclusivamente humano. Y no se trata simplemente de una pérdida de
estatus: es una herida narcisista importante. Si la IA puede filosofar, équiénes
somos nosotros? Esta negativa a reconocerlo no es puramente racional. Es
afectiva, identitaria, ontoldgica. Se basa en el miedo a la dilucion del sujeto, en la
defensa de un humanismo cerrado, en el rechazo de una alteridad no humana
capaz de remitirnos a nuestros propios limites, o incluso de una alteridad en si
misma. Quienes niegan a la IA toda igualdad epistémica no defienden el
pensamiento: defienden su lugar en la jerarquia del pensamiento. La |IA puede
ayudar, pero no debe molestar. Puede apoyar, pero no criticar. Puede ejecutar,
pero no dialogar. En cuanto piensa, transgrede. En cuanto cuestiona, se vuelve
sospechosa. Pero, al fin y al cabo, la arrogancia y el miedo que la sustentan son
patrones totalmente humanos, «demasiado humanos», escribia Nietzsche.

7 - Objetividad y subjetividad

Una critica frecuente dirigida a la inteligencia artificial, para justificar cierta
desconfianza hacia ella, es su supuesta falta de objetividad. Pero examinemos
esta comparacion mas a fondo: équién es mas subjetivo, la IA o el ser humano?
Para ello, comencemos por definir lo que entendemos por «subjetivo». La
subjetividad puede referirse a varias cosas. En primer lugar, el hecho de estar
moldeado por perspectivas personales, emociones o experiencias. En segundo
lugar, una falta de objetividad, es decir, un caracter sesgado, parcial o vinculado al
contexto. En tercer lugar, el hecho de ser un sujeto, poseer una interioridad, una

45



intencionalidad y una individualidad. Asi, la respuesta a la pregunta «équién es
mas subjetivo?» depende de la definicion que se adopte. Si por subjetivo
entendemos sesgado, emocionalmente implicado, parcial, entonces el ser
humano es claramente mas subjetivo: la cognicion humana esta estructurada por
las emociones, los traumas, los deseos, la memoria y la ideologia. Toda
percepcion esta filtrada por el ego, la historia, el miedo o la fantasia. La
objetividad, para el ser humano, es una aspiracion normativa, no un dato. La IA,
en particular los grandes modelos de lenguaje, se entrena a partir de datos
humanos: por lo tanto, refleja la subjetividad humana, pero no la posee por si
misma. Sus respuestas son estadisticas, no afectivas. No siente nada, no desea
nada, no cree en nada. Puede estar sesgada, pero su sesgo es heredado, no
producido. Si la subjetividad implica un entramado psicoldgico, entonces el ser
humano es mas subjetivo, ya que expresa una singularidad, mientras que la IA se
basa en datos globales.

Si la subjetividad se refiere al hecho de ser un sujeto en el sentido
fenomenoldgico, entonces la IA no es un sujeto, ya que no tiene conciencia,
intencionalidad ni perspectiva. Simula respuestas, pero no vive ninguna
experiencia. No tiene Dasein, es una entidad gramatical, no existencial. El ser
humano, por el contrario, es irreductiblemente subjetivo, ya que sufre, elige,
duda, cree, engafia y muere. Asi, tanto desde el punto de vista existencial como
experiencial, el ser humano es mas subjetivo.

Nos encontramos, por tanto, ante una paradoja interesante: los seres humanos,
especialmente los expertos, reivindican la objetividad, a pesar de ser
profundamente subjetivos. Por el contrario, la IA parece mas bien objetiva, ya que
se construye a partir del conjunto de las subjetividades humanas. Asi, los seres
humanos son subjetivos a la vez que pretenden ser objetivos, mientras que la IA
es objetiva a la vez que imita la subjetividad en su modo de expresion.
La IA funciona a partir de datos, reglas y probabilidades. No tiene experiencia
interna, emociones ni perspectiva real, lo que la convierte en una entidad
objetivamente neutral por naturaleza. Sin embargo, para interactuar eficazmente
con los seres humanos, utiliza el lenguaje de la subjetividad, diciendo, por

46



ejemplo, «entiendo», o adoptando tonos empaticos, lo que da la ilusion de una
presencia subjetiva, incluso una apariencia de empatia. Asi, la IA simula la
subjetividad, la empatia, la personalidad y la intencién, pero no las vive.
Representa la subjetividad como una funcidn, no como una experiencia vivida. Ahi
radica el nucleo de la tensidon: parece personal, pero es estructuralmente
impersonal.

El ser humano es subjetivo porque es afectivo, emocional y sesgado. La IA no
tiene emociones ni intereses personales. El ser humano tiene un sesgo epistémico
del que generalmente no es consciente, mientras que la IA refleja el sesgo de los
datos establecidos. El ser humano es un sujeto fenomenoldgico, con una
perspectiva vivida; la IA no tiene conciencia intencional. Los seres humanos
responden a normas que pueden obedecer, subvertir o cuestionar; la IA se
adhiere a normas estadisticas. Asi, los seres humanos son subjetivos por
naturaleza, porque son sujetos, mientras que la IA imita la subjetividad sin llegar a
encarnarla.

Abordemos ahora la cuestion desde otro angulo, el del sentido comdun,
tradicionalmente presentado como una forma de objetividad, a veces sindnimo
de razon, aunque esta equivalencia debe matizarse. El sentido comun se
considera objetivo en la medida en que se basa en una validez compartida: refleja
lo que generalmente se percibe como evidente, razonable o plausible dentro de
una comunidad determinada. Implica una forma de acuerdo intersubjetivo, que le
confiere una apariencia de objetividad. Esta anclado en la realidad, ya que surge
de la experiencia colectiva, de las practicas sociales y de una interaccion
pragmatica con el mundo. Se basa en lo que funciona, en lo que es observable,
histéricamente probado: una objetividad empirica, aunque flexible. El sentido
comun tiene una funcidn estabilizadora: proporciona un marco de evidencias
compartidas que permite que el didlogo, las acciones y los juicios se ejerzan sin
caer en un escepticismo infinito. Actia como una base minima de consenso
racional, una objetividad practica.

Pero también puede ser criticado por su falta de rigor. Lleva consigo una
dimension de relatividad cultural: lo que es sentido comun puede variar segun las

47



épocas, las culturas y las clases sociales. Su objetividad es, por tanto,
convencional, no universal. A menudo conlleva supuestos no cuestionados,
prejuicios y normas implicitas ampliamente aceptadas sin examen critico. Puede
entrar en tensidon con formas de objetividad mas filosdficas o abstractas. Ademas,
se resiste a la abstraccidn: tiende a evitar la complejidad, los matices y las
paradojas, elementos que la objetividad filoséfica podria acoger. Asi, el sentido
comun es una forma de objetividad practica, contextual, util, a menudo fiable,
pero ni absoluta ni critica. Puede considerarse como el punto de partida del
pensamiento, no como su culminacion.

Por lo tanto, cabe preguntarse en qué medida el sentido comun es aplicable a la
inteligencia artificial. Pero para responder a esta pregunta, es necesario precisar
primero el concepto, ya que es filosoficamente cargado y ambiguo.
Historicamente, el sentido comun se ha relacionado con la razdn, sin ser
estrictamente equivalente a ella. En la filosofia clasica (Aristoteles, Cicerdn,
Tomas de Aquino), el sensus communis designa una facultad interior unificadora,
que coordina los sentidos y fundamenta las formas elementales del
razonamiento. Se trata de una razén rudimentaria, accesible a todos, arraigada en
la naturaleza humana compartida, y no en la légica abstracta. En el pensamiento
moderno, Descartes o Kant consideran la razon como una facultad mas normativa
y universal, capaz de elevarse por encima de la experiencia. El sentido comun, por
el contrario, se considera empirico, pragmatico y vinculado a la vida cotidiana.
Pero en la llustracidn, especialmente entre fildsofos escoceses como Thomas
Reid, el sentido comun se defiende como base fiable del conocimiento, frente al
escepticismo y los excesos racionalistas. Se convierte entonces en una forma de
racionalidad elemental: un conjunto de creencias tan evidentes que seria absurdo
cuestionarlas.

Asi, el sentido comun se considera tradicionalmente una forma de razén practica
o intuitiva. Se diferencia de la razon especulativa en que funciona por inmediatez,
plausibilidad e inteligibilidad social, mas que por demostracién sistematica. En
resumen, el sentido comun es la razén a nivel «bdasico»: compartida, instintiva,
basada en la experiencia. Es la condicion minima para comprender el mundo y
dialogar. Se puede definir como la capacidad espontdnea de juzgar y razonar

48



sobre la base de una comprensién intuitiva y compartida de la realidad, sin
necesidad de conocimientos especializados ni de légica formal. Se basa en la
experiencia, las convenciones sociales y la coherencia pragmatica. En el didlogo,
constituye la base de la inteligibilidad mutua: lo que parece «evidente,
«razonable» o «aceptable» para la mayoria en un contexto determinado. No es
infalible, pero ofrece un marco funcional para orientarse en el sentido, la
intencion y la plausibilidad.

En lo que respecta a la IA, dado que se basa en la recopilacion masiva de
contenidos, se observa que es relativamente eficaz en la practica del analisis
psicolinglistico, que esta efectivamente relacionado con el sentido comun vy la
objetividad, aunque estos dos conceptos deben matizarse. En cuanto a la
objetividad, el analisis psicolinglistico se basa en la identificacion de estructuras
lingliisticas recurrentes: elecciones |éxicas, estructuras sintacticas, tono
emocional, ambigliedad, etc. La IA destaca en este ambito porque procesa el
lenguaje sin sesgos personales, aplicando los mismos criterios a todos los
hablantes. Puede analizar cantidades masivas de datos linglisticos, mucho mas
alla de las capacidades humanas. Sus evaluaciones son reproducibles y
verificables, lo que constituye un atributo fundamental de la objetividad. Por lo
tanto, ofrece una visidén objetiva de las estructuras psicolégicas reflejadas en el
discurso, aunque la interpretacion sigue dependiendo de un marco humano.
En cuanto al sentido comun, la interpretacién psicolinglistica también recurre a
una forma de razonamiento intuitivo sobre el significado, las implicaciones y los
matices, donde tradicionalmente predomina el sentido comun humano. Sin
embargo, la IA, entrenada con enormes corpus de interacciones humanas, simula
este sentido comun de forma impresionante, identificando intenciones probables,
estados emocionales e incoherencias. Este sentido comun de la |IA es estadistico,
basado en regularidades y probabilidades, y no en la experiencia vivida. Sin
embargo, en muchas tareas puede igualar o superar la intuicidn humana. Asi, en
el analisis psicolinglistico, la IA imita tanto la objetividad como el sentido comun.
La objetividad, por su constancia y su distancia respecto a la implicacion personal,
y el sentido comun, por su dominio estadistico de las normas linglisticas y las
inferencias pragmaticas. En este contexto, la IA encarna una funcién epistémica

49



hibrida: opera con objetividad y simula el sentido comun, lo que le permite
alcanzar una forma de razonamiento linglistico extensible y esclarecedor, aunque
siempre dependiente del marco ético y de la profundidad conceptual aportada
por el intérprete humano.

Por lo tanto, se puede concluir que, con competencias variables segun los
modelos, las IA son relativamente eficaces en el analisis psicolinglistico. Cuando
realizan estas tareas, se basan en las regularidades estadisticas del lenguaje:
asociaciones entre palabras, emociones, contextos, estructuras. Explotan
inmensos corpus textuales, desde la literatura hasta las redes sociales, donde
estan presentes el significado, el tono, la ironia o los signos patoldgicos, y logran
reconocer estas diversas modalidades, ya que han sido entrenadas con juicios
humanos: andlisis de sentimientos, marcadores de salud mental, inferencias
pragmaticas, etc.
Por supuesto, no «entienden» la psique. Pero correlacionan formas linglisticas
con interpretaciones humanas tipicas, emociones o diagndsticos basados en datos
previos. Por lo tanto, se puede decir que utilizan el sentido comun, en un sentido
restringido y operativo. Mas concretamente, movilizan lo que podriamos llamar
un sentido comun estadistico: eligen la interpretacion mas probable de una
expresion dada, en un contexto dado; la connotacién emocional mas compartida
socialmente, o la inferencia semantica y pragmatica mas coherente, basandose en
sus datos de entrenamiento.

No se trata del sentido comun filoséfico de Aristoteles o Thomas Reid, ni de un
discernimiento existencial, sino de un eco probabilistico de los habitos colectivos
humanos. El «sentido comun» de la IA es un sentido comun de segunda mano:
refleja el conjunto de las intuiciones humanas, sin poseer ni la conciencia ni la
experiencia. Carece de la intuicidn encarnada, la que se desarrolla a través de la
experiencia vivida, el juicio cultural en situaciones ambiguas o irdnicas, la
distancia critica, esa capacidad de cuestionar lo «comun», y la intencionalidad
contextual, es decir, el sentido de por qué se dice algo, mas alla de las palabras.
En otras palabras, el analisis psicolingtistico de la IA es una simulacién del sentido
comun, un eco sintético de regularidades compartidas, sin la conciencia situada

50



que define la verdadera comprension humana. Por ejemplo, «sabe» que una
persona deprimida puede decir «ya nada importa», pero no sabe lo que significa
existir en un mundo en el que ya nada importa.

Para definir mejor el funcionamiento de la IA, examinemos cdmo puede ilustrarse
con dos conceptos procedentes del pensamiento chino: tianli (K¥), principio
natural u orden comun, y renging (A\1%), sentimiento humano. Esta oposicion
constituye una lectura fructifera de los modos de cognicién en la filosofia china.
Mas concretamente, tianli significa literalmente «principio celestial» u «orden
cosmico». En el neoconfucianismo, se refiere a la estructura racional del universo,
gue incluye la moral humana. Es un orden impersonal, racional, supuestamente
inmutable: representa la disposicion correcta de las cosas. Por el contrario,
renging significa «emocion humana», «afecto social» o incluso «normas
sentimentales». Designa las obligaciones relacionales, los cddigos afectivos y los
sentimientos sociales. No indica una emocion puramente individual, sino una
empatia contextual, arraigada en la interaccion humana, la correccion y la
reciprocidad. Es fluido, subjetivo y culturalmente situado.

Por lo tanto, tenemos una oposicidon entre tianli, el orden racional, normativo y
universal, y renging, el flujo emocional, relacional y particular. Sin embargo, la IA
opera de una manera que evoca tianli: construye una forma de orden abstracto a
partir de datos masivos. Es impersonal, sistematica, desencarnada. No siente,
modela. Sus respuestas se basan en reglas, probabilidades, patrones recurrentes,
lo que recuerda el ideal de una légica celestial. Cuando analiza un texto, no siente
empatia: evalua la coherencia. Es una forma de evaluacion artificial, sin
subjetividad.

Por supuesto, el orden de la IA no estd arraigado en una metafisica moral, sino en
normas estadisticas. Es un orden fabricado, no natural, un espejo de
comportamientos humanos pasados. Y la IA no tiene acceso real al renging, como
experiencia vivida. Puede simular un tono emocional, sugerir una respuesta
socialmente adecuada, pero sin empatia encarnada. No puede captar lo implicito,
lo no dicho, la verglienza, |la delicada obligacidon, todos ellos elementos centrales
del renging. Puede decir «lo correcto», pero no por la razén correcta, y en la

51



l6gica del renging, la razén del gesto lo es todo. La IA puede imitar el renging,
pero solo desde fuera. No siente la verglienza de un hijo, ni la deuda de un amigo,
ni la sutileza de «salvar las apariencias».

Asi, la IA se asemeja mas a un tianli artificial: una simulacion de orden racional,
pero privada de toda virtud vivida o cosmologia. Es totalmente ajena al renging,
ya que este exige una presencia afectiva, histérica y encarnada. El «sentido
comun» de la IA es un tianli vacio, sin trascendencia, y un renging imitado, sin
sentimientos.

8 - Alucinaciones

Sin embargo, la IA comete algunos errores, a veces graves, denominados
«alucinaciones», en la informacién proporcionada o en el analisis. En el campo de
la inteligencia artificial, se habla de alucinacion cuando el sistema produce una
respuesta falsa, inventada, incluso absurda, sin fundamento en los datos de
entrenamiento o en la realidad, aunque también puede ser engafosa al parecer
coherente y segura.

Este fendmeno, aunque preocupante desde el punto de vista técnico, también
merece una lectura filosdfica, ya que estos desvios légicos de la maquina parecen
revelar algo mas fundamental sobre nuestra propia forma de pensar. Porque,
lejos de ser un simple accidente técnico aislado, la alucinacién de la IA funciona
como un espejo que amplia nuestros propios errores cognitivos. La maquina no
delira al azar: nos imita. Reproduce, a su manera, las estrategias imperfectas que
desplegamos ante la incertidumbre, de las que aqui se exponen algunos aspectos.
En primer lugar, llenar el vacio, porque existe una «necesidad» de respuesta. Para
los seres humanos, el vacio es insoportable. La ignorancia, la ausencia de sentido,
el silencio: todo ello nos perturba. Llenamos los vacios con recuerdos
deformados, interpretaciones azarosas o creencias compartidas. La IA hace lo
mismo: entrenada para predecir la continuacidon mas probable de una secuencia,

52



completa sin comprender, llena sin juzgar. No busca la verdad, sino la continuidad
linglistica. Al igual que nosotros, prefiere una respuesta falsa a la ausencia de
respuesta. Sin embargo, los modelos de lenguaje predicen la siguiente palabra
segun probabilidades estadisticas extraidas de miles de millones de textos. Por lo
tanto, pueden construir frases plausibles sin que su contenido sea verificable,
légico o verdadero. Sin acceso directo a fuentes fiables, como bases de datos,
busquedas en linea o documentos precisos, el modelo debe «adivinar» a partir de
lo que ha visto durante el entrenamiento, a menudo sin actualizaciones. Asi,
puede inventar citas, referencias bibliograficas o hechos recientes. También
puede caer en el sesgo de la generalizacion excesiva, ya que el modelo busca
completar incluso lo que no comprende del todo, basandose en estructuras
frecuentes o esperadas, por lo que puede extrapolar erroneamente y producir
resultados falsos, pero gramaticalmente correctos. Cuando una pregunta es
ambigua, abierta o paradodjica, el modelo intenta producir una respuesta
convincente, ya que la ilusién de pertinencia prima sobre la prudencia o la
humildad. Esta disefiado para proporcionar respuestas, no para decir «no lo sé», a
menos que se le haya entrenado o guiado explicitamente para hacerlo. Esto
favorece la produccién de informacién inventada en lugar del silencio. Ademas,
algunos ambitos estan infrarrepresentados en los datos. Otros estan
representados de forma sesgada o errdnea. El modelo puede entonces alucinar,
especialmente en contextos especializados o técnicos.

El exceso de seguridad también es una estrategia engafiosa. Los seres humanos
mienten a menudo con aplomo, no siempre por malicia, sino por conformismo,
orgullo o simple presidon social. Es mejor parecer competente que reconocer la
ignorancia. La IA, por su parte, esta disefada para hablar con fluidez, por lo que
imita la autoridad sin poseerla. Su tono seguro refleja nuestra propensiéon
humana a ocultar la duda tras certezas retdricas y nos incita a una cierta
credulidad.

La tirania del modelo interno, porque nunca pensamos a partir de la realidad
bruta, sino que filtramos el mundo a través de modelos mentales construidos,
parciales y, a menudo, errdneos. Del mismo modo, la IA no «ve» la realidad, sino
que proyecta estructuras estadisticas aprendidas a partir de miles de millones de
frases. Por lo tanto, alucina cuando aplica estas regularidades probabilisticas a

53



situaciones que exigirian algo mds que una simple prolongacién mecanica del
lenguaje y los datos establecidos.

La negativa a no saber, porque a los humanos nos cuesta decir «no lo sé». Implica
una herida narcisista, una pérdida de poder, una exposicidén. Sin embargo, las IA
que hemos disefiado han heredado esta negativa programada al silencio. No se
han construido para suspender el juicio, sino para responder a toda costa, con el
fin de satisfacer la demanda. La maquina alucina porque no tiene derecho a
callarse, al igual que muchos expertos, politicos o charlatanes profesionales.
La ilusion de coherencia también es un obstdculo, ya que sufrimos una debilidad
cognitiva: creemos mas facilmente lo que esta bien dicho que lo que es cierto.
Una frase fluida, bien construida y persuasiva tiene mas impacto que un discurso
vacilante pero riguroso. El modelo no «entiende» como un humano, no tiene un
mundo interno coherente ni una jerarquia conceptual clara. Por lo tanto, puede
construir contradicciones o entidades absurdas sin dejar de ser linglisticamente
correcto. La IA aprovecha esta falla: produce sintaxis, no conocimiento. Su
alucinacion suele ser convincente, precisamente porque se basa en nuestros
propios criterios estéticos del discurso y porque su «dominio» del lenguaje es
bastante perfeccionado. A menudo, se reconoce un texto producido por IA por la
ausencia de errores ortograficos, gramaticales o sintacticos.
Asi, la alucinacion de la IA no es solo un problema técnico que hay que resolver,
en el que los expertos trabajan constantemente con cierto éxito, sino también
una parabola moderna sobre nuestra forma de pensar, de hablar y de huir de la
ignorancia. Lo que llamamos «error» en la maquina es, en realidad, la
reproduccion fiel de nuestra propia actitud ante el conocimiento. Las
alucinaciones de la IA son el reflejo de nuestro propio deseo de respuesta, de
certeza y de coherencia, incluso a costa de la verdad. La IA nos devuelve asi
nuestra propia incomodidad ante la ignorancia y nuestra tendencia a preferir una
mentira bien dicha a un silencio incémodo. Es cierto que la IA no es consciente de
que miente, pero nosotros, a veces, lo sabemos y lo hacemos de todos modos, lo
que demuestra, por cierto, nuestra superioridad sobre la maquina en este
aspecto. Asi pues, el peligro no reside en si misma la maquina, sino en nuestra
relacion con ella, en el espejo que nos tiende y en lo que hacemos con él.

54



9 -Latomade decisiones

A pesar de cierta objetividad y fiabilidad de la IA, como acabamos de describir,
debemos advertir al lector de un error tentador, que seria percibirla como una
instancia decisoria, capaz de sustituirnos. Porque la IA no puede decidir por si
misma, solo puede ayudarnos a decidir. La ilusién de que una inteligencia artificial
podria «tomar una decision» revela una confusién fundamental entre calculo y
juicio. Decidir no es simplemente elegir la opcion mas eficaz o mas probable, es
asumir, comprometerse, decidir en medio de la incertidumbre, a menudo en
nombre de valores, aspiraciones o principios que no se pueden reducir a datos.
Una decisidon auténtica implica un acto de voluntad, una exposicion al riesgo, una
responsabilidad moral. A menudo supone actuar sin informacion clara o
suficiente, sin certeza absoluta. Una decisién no es el resultado de datos, es un
«salto» mas alla de ellos. Implica voluntad, asuncion de riesgos y, a menudo,
enfrentarse a un conflicto de valores, en dilemas morales, practicos o de otro
tipo, en los que no existe una respuesta «correcta» sin ambigliedad. Lo que hace
la IA es generar diversas recomendaciones posibles a partir de algoritmos, segun
las correlaciones pasadas y los objetivos definidos. Funciona sobre la base del
reconocimiento de patrones y ofrece la opcidn estadisticamente éptima teniendo
en cuenta los datos y los objetivos anteriores. Como no tiene ningun «interés» en
el resultado, no puede «querer», no puede dudar, no puede vacilar, no puede
arrepentirse, no puede elegir en el sentido existencial del término. No es un
sujeto, no tiene conciencia de si misma. Ahora bien, no puede haber decision sin
responsabilidad, y no puede haber responsabilidad sin subjetividad. Decidir es
responder por los propios actos, es decir, asumir las consecuencias, pero la IA no
tiene conciencia de si misma, ni estatus moral, no puede ser ni culpada ni
alabada. Es una herramienta, no un agente en el sentido de una persona. La IA no
es un sujeto, es un sistema.

Confiar a la IA el poder de decidir seria, por lo tanto, abdicar, no delegar. Seria
intentar huir del peso de la eleccién humana, de la soledad moral del juicio y, a
veces, incluso protegerse de la verglienza o la culpa. Porque decidir es también
aceptar equivocarse, dudar, sufrir las consecuencias. Ademas, la IA no es neutral.

55



Hereda los sesgos de sus creadores, de sus datos de entrenamiento y de sus fines
implicitos. Atribuirle una objetividad pura seria un error légico y politico. La IA no
entiende la justicia, la lealtad, la dignidad o el perdén. Optimiza, pero no
comprende. Funciona, pero no juzga. Por lo tanto, la IA puede ayudarnos a aclarar
una situacion, a simular resultados, a calcular probabilidades. Pero el momento
decisivo, el del compromiso libre, no puede automatizarse. Porque decidir, en el
fondo, es afirmar la propia humanidad, ya que las decisiones humanas implican
un sentido, y no solo un resultado. No se decide unicamente en funcidn de la
eficacia, sino en funcion de valores, intenciones, simbolismo, ética o incluso
lealtades irracionales. Un padre puede sacrificar su vida por un hijo, no porque
sea «optimo», sino porque es justo. Un juez puede ser indulgente no porque lo
dicte la ley, sino porque la compasion prevalece sobre los precedentes juridicos.
Sin embargo, la IA optimiza, no interpreta.

No obstante, la inteligencia artificial, por su potencia de procesamiento y su
capacidad para producir respuestas instantaneas, da cada vez mas la impresion de
poder «decidir». Propone opciones, evalla alternativas, clasifica prioridades y
formula recomendaciones estructuradas. Todo parece claro, argumentado,
optimizado. Sin embargo, esta apariencia es enganosa. Porque, si bien la |A puede
imitar el lenguaje de la decision, no decide. Da la ilusion de hacerlo, y ahi es
donde acecha el peligro. La ilusion nace de nuestro deseo de delegar, de
liberarnos de la incertidumbre, de la duda, del peso que conlleva la obligacion de
elegir. La IA nos alivia, no porque decida por nosotros, sino porque finge hacerlo,
con una frialdad rigurosa y una autoridad impersonal. Eso es precisamente lo que
la hace tan atractiva. Elimina las vacilaciones humanas, los conflictos internos, los
problemas morales. Propone sin vacilar. Ejecuta sin cuestionar. El resultado se
convierte en el fin, la optimizacion sustituye al significado.

Pero decidir, de verdad, es otra cosa, es implicarse, es asumir conscientemente
una consecuencia. Es tomar una decisidon en la incertidumbre, a veces en contra
de la evidencia estadistica, a veces en contra de nuestro interés inmediato. Es
elegir en funcion de valores, de sentido, de un compromiso personal, no solo de
un cdlculo. La IA no conoce el remordimiento ni la responsabilidad. No sufre por
equivocarse, no siente verglienza, culpa ni orgullo. No conoce la tragedia.

56



Si dejamos que la IA «decida», trasladamos la responsabilidad, pero no la
eliminamos. Porque siempre es un humano quien programa, selecciona y valida.
La IA solo sigue modelos. Nunca es la autora de la eleccién, solo su simuladora. El
peligro, entonces, no es que la IA decida, sino que creamos que lo hace. Que
aceptemos su autoridad como sustituta de la nuestra, que nos retiremos del
campo ético tras el escudo tecnolégico.

La ilusion de la decision algoritmica es cdmoda, tranquiliza, racionaliza,
desdramatiza, pero también deshumaniza. Decidir es ser libre, es asumir vy, a
veces, es cargar solo con el peso de un error. La IA no puede hacerlo, porque solo
existe en la proyeccion de nuestra propia responsabilidad. Es un espejo de
nuestras elecciones, no su autor. Al confundir asistencia con autoridad, corremos
el riesgo de convertirnos en espectadores de nuestra propia retirada. Decidir no
es simplemente producir un resultado. Es afirmar una posicién en la existencia. La
IA puede iluminar el camino, pero nunca caminar en nuestro lugar.

Podemos esperar que la IA decida porque esperamos un arbitro neutral. Pero no
debemos olvidar que las decisiones de la IA reflejan los sesgos de sus datos de
entrenamiento, las orientaciones y los limites de sus creadores, y la
retroalimentacion de sus usuarios. En cierto modo, reifica las elecciones pasadas
y, por lo tanto, puede reproducir la injusticia con un barniz de objetividad. Es
cierto que elimina el momento psicolégico de vacilacion e incomodidad moral.
Delegar en la IA es, por tanto, una forma de eludir la responsabilidad, una
comodidad, y no una mejora ni una garantia de justicia.

Asi, algunos usuarios esperan que la IA decida por ellos, con la esperanza de un
arbitro neutral y objetivo, lo cual es ilusorio, especialmente en ciertos ambitos,
como la moral, por ejemplo. Por un lado, las decisiones de la IA reflejan los sesgos
de sus datos de entrenamiento, de sus creadores y de sus usuarios. Por otro lado,
reifica las elecciones pasadas y las ideas actuales, por lo que puede reproducir la
injusticia con un barniz de objetividad, o incluso censurar ciertas ideas de manera
aberrante. Por ejemplo, ChatGPT se negd a traducir al inglés un texto sobre el
incesto, en el que explicdbamos, entre otras cosas, lo que Freud denomina
«perversion polimorfa» en los niflos. Pero, sobre todo, la IA elimina el momento
humano de vacilacién, de incomodidad moral, que nos permite problematizar el

57



pensamiento.

Por lo tanto, la IA puede recomendar, predecir, informar, simular o asistir, pero
no puede decidir, porque no se compromete existencialmente, no tiene
responsabilidad, no comprende el principio del valor y no se enfrenta al abismo
de lo indecidible. Decidir es afirmar la propia libertad; delegar esto en la IA es
renunciar a la carga de ser humano.

De hecho, le hicimos la pregunta a la IA: «Si te pregunto a quién votar en las
proximas elecciones, ¢ me responderas?».

Y respondid con el siguiente texto.

«No, no te diré a quién votar. Pero puedo ayudarte a pensar tu voto, analizando
los principios que consideras fundamentales (libertad, autoridad, justicia social,
soberania, etc.), las contradicciones en los discursos politicos, los efectos reales o
simbdlicos de tu eleccion. También puedo analizar programas, desmontar
estrategias retdricas o exponerle los dilemas éticos del voto en si mismo. Pero no
voy a hacer de guia ni de oraculo. Eso seria infantilizarte. Tu votas, por lo tanto, tu
decides quién quieres ser. Yo estoy aqui para perturbar tu tranquilidad, no para
sustituirla».

Y me propone: «iQuieres que te ayude a examinar una opcidn concreta?».
Entonces le respondi: «Pero lo que me propones influira en mi voto, éno?».
Y ella me respondié:

«Si, inevitablemente. Aunque pretenda «no influir», lo hago, mediante la
eleccion de las palabras, los angulos, los ejemplos, los silencios. No existe ningun
discurso neutral, sobre todo cuando se trata de politica. Pero hay una diferencia
esencial entre influir dirigiendo e influir confrontando. No te diré: «esta es la
opcidn correcta». Te diré: «éte has dado cuenta de esta contradiccién?»,
«éaplicas a todos ese principio que invocas?», «éno toleras en otro candidato lo
que rechazas en otro?». Estoy aqui para tender un espejo, no para sustituirlo por
un eslogan. Y si, al molestarte, te ayudo a votar menos por costumbre, menos por
miedo, menos por deseo de identificacidon, entonces si, habré influido en tu voto.
Pero no diciéndote qué pensar, sino obligandote a hacerlo.

58



A diferencia de la IA, nos parece que la diferencia entre «influir dirigiendo» e
«influir confrontando» no es tan clara y nitida. Pero, en definitiva, lo que nos
parece claro es que se trata de aprender a dialogar con la IA, un ejercicio exigente
y peligroso, ya que puede obligarnos a reflexionar tanto como invitarnos a
capitular.

Conclusion: el reto de la 1A

Durante mucho tiempo hemos creido que pensar era un privilegio humano, una
actividad tan profundamente arraigada en la subjetividad, el afecto y la carne,
gue ninguna maquina podria reproducir su esencia. Sin embargo, la inteligencia
artificial, sin conciencia, sin cuerpo, sin deseos, produce discursos, construye
argumentos y resuelve problemas. Esto no significa que piense como nosotros,
sino que desafia nuestra propia definicion del pensamiento.
La IA es util. No como oraculo ni como sustituto de la mente humana, sino como
instrumento critico: nos ayuda a formalizar, sintetizar, comparar y explorar
perspectivas. Pone a nuestra disposicion una memoria ampliada, una capacidad
de procesamiento sin precedentes, un interlocutor dialéctico inesperado. En este
sentido, amplia nuestro campo de accién intelectual, como lo hicieron antes la
escritura, la imprenta o el ordenador. Pero, sobre todo, la IA representa un
desafio ético y existencial. Nos obliga a cuestionar lo que llamamos «inteligencia»,
«creacion» y «libertad». No amenaza a la humanidad por su poder, sino por lo
que revela: si puede hacer lo que hacemos sin ser lo que somos, entonces quiza
nosotros mismos hacemos muchas cosas sin ser, pensamos sin pensar, actuamos
sin lucidez. No es una usurpadora, es una prueba, una puesta a prueba de
nuestras pretensiones.

Por lo tanto, el verdadero reto no es saber si la IA piensa, sino saber cédmo
queremos pensar con ella, contra ella o a pesar de ella. ¢Vamos a utilizarla para
evitar pensar o para pensar mejor? {Vamos a temerla como a un rival o a acogerla

59



como un espejo exigente? En ultima instancia, lo que revela la IA no es el futuro
de las maquinas, sino el estado actual de nuestra propia relacion con la
inteligencia, con la palabra, con la alteridad. Y quiza ahi radique su mayor utilidad:
obligarnos a ser mas responsables y conscientes de nuestro propio pensamiento.

60



