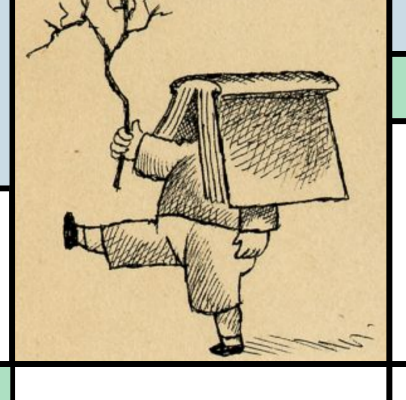
# Zhuangzi

Le rire du Dao



Oscar Brenifier Wei Peng

| Introduction                  | 1   |
|-------------------------------|-----|
| La fluidité de l'être         | 4   |
| Vivre sans attaches           | 10  |
| Le non-agir                   | 19  |
| La transformation perpétuelle | 31  |
| Une morale paradoxale         | 46  |
| Une raison sans dogme         | 56  |
| L'égalité de toutes choses    | 68  |
| Rire pour comprendre          | 76  |
| La sagesse-folie              | 80  |
| La nature comme miroir        | 88  |
| Le langage comme un jeu       | 95  |
| Conclusion                    | 101 |

#### Introduction

Qui est Zhuangzi? La question semble simple, mais elle ouvre aussitôt un gouffre d'incertitudes. Car de sa vie, nous savons bien peu de choses, et il n'a pas laissé d'écrits, à ce que nous sachions. On suppose qu'il vécut au IV siècle avant notre ère, dans la Chine des Royaumes combattants, une période de bouleversements politiques et intellectuels qui vit fleurir ce que l'on appelle les " cent écoles de pensée ", une extraordinaire floraison de courants philosophiques et intellectuels, où maîtres et disciples débattaient librement des voies politiques, morales et spirituelles. Mais au-delà de quelques mentions éparses dans les textes anciens, sa biographie demeure hypothétique, presque fantomatique. Le nom de Zhuang Zhou, que la tradition lui attribue, est entouré d'ombres, et il est difficile de distinguer l'homme réel du sage mythifié.

Le contexte dans lequel il évolue éclaire toutefois sa pensée. La Chine des Royaumes combattants est un monde en crise : les anciens rites de la dynastie Zhou s'effondrent, les États s'affrontent dans une guerre sans fin, et les lettrés cherchent des voies de

salut. C'est l'époque où Confucius et ses disciples proposent le retour à l'ordre rituel et moral, où les légistes conçoivent un État centralisé et autoritaire, où Mozi prêche l'amour universel et l'utilité sociale. Dans ce bouillonnement, Zhuangzi apparaît comme une voix marginale, décalée, qui refuse à la fois la rigueur confucéenne, la rationalité calculatrice des légistes et le moralisme des mohistes. Les " cent écoles " témoignent de cette effervescence intellectuelle, mais Zhuangzi, lui, ne se présente pas comme le fondateur d'une doctrine. Plutôt qu'un système, il offre des récits, des paradoxes, des images. Sa sagesse ne s'enseigne pas comme une règle, mais se devine à travers des histoires de rêve et de métamorphose, des dialogues improbables, des figures étranges qui bouleversent nos certitudes.

La postérité a souvent rapproché Zhuangzi de Laozi, l'auteur supposé du Daodejing, tous deux rangés dans la tradition taoïste. Et il est vrai qu'ils partagent le refus des conventions, la méfiance à l'égard des normes rigides, le goût du retournement. Mais ils se rejoignent surtout dans leur rapport au Dao, ce principe mystérieux, indéfinissable, qui désigne à la fois l'origine, la voie et le rythme du monde. Chez Laozi, le Dao est évoqué par paradoxes énigmatiques, comme une source ineffable à laquelle il faut se conformer. Chez Zhuangzi, il se manifeste dans le flux des transformations, dans la multiplicité des perspectives et l'humour des para-

doxes. Là où le Daodejing cultive l'aphorisme solennel, Zhuangzi déploie une prose inventive, colorée, souvent ironique. On pourrait dire qu'il est le poète et l'humoriste du Dao, celui qui ne cherche pas tant à définir le mystère qu'à nous y plonger. Tous deux rappellent néanmoins que l'essentiel n'est pas d'expliquer le Dao, mais de s'accorder à lui.

Le mythe de Zhuangzi est aussi celui d'un visionnaire marginal, qui refuse les honneurs officiels et
préfère la liberté d'une vie retirée à l'enfermement
du pouvoir. La légende raconte qu'il déclina une
charge prestigieuse, préférant " traîner sa queue
dans la boue " comme une simple tortue vivante,
plutôt que de finir empaillé dans les temples du
pouvoir. Ce refus symbolise toute sa posture :
l'insoumission à la gloire et aux institutions, la fidélité à une liberté intérieure.

Ainsi, Zhuangzi demeure insaisissable. A la fois philosophe, poète, maître spirituel et conteur, un peu de tout cela, mais jamais tout à fait, un flou qui fait partie de sa puissance. Entre histoire et légende, entre pensée et fiction, Zhuangzi nous invite à l'accompagner non dans un système de vérité, mais dans une aventure du regard. À l'instar de ses personnages qui se transforment en papillons ou en poissons géants, il nous apprend à quitter nos repères habituels pour épouser la mouvance du Dao, ce flux incessant qui traverse le monde.

### La fluidité de l'être

Autrefois, Zhuangzi rêva qu'il était un papillon, voletant joyeusement, parfaitement à l'aise dans sa nature de papillon. Il ne savait plus qu'il était Zhuangzi. Soudain, il s'éveilla, et il était bien Zhuangzi. Mais il ne savait plus s'il était Zhuangzi rêvant qu'il était un papillon, ou un papillon rêvant qu'il était Zhuangzi. Il y a là une transformation des êtres.

La réalité Cette célèbre anecdote du Zhuangzi incarne à merveille l'essence même de sa pensée : la remise en question radicale de ce que nous appelons " réalité ", " identité " ou encore " conscience ". Elle ouvre une méditation profonde sur la nature de l'être, sur les limites du langage et sur la fluidité de l'expérience humaine. Le passage du papillon n'est pas simplement poétique, il est philosophique. Il pose une question fondamentale : comment distinguer le rêve de l'éveil ? Comment être sûr que ce que nous vivons maintenant n'est pas un rêve prolongé, une illusion passagère ? Dans notre vie quotidienne, nous tenons pour acquis

que ce que nous voyons, entendons, touchons est la réalité. Mais Zhuangzi semble dire ici que cette certitude repose sur une base fragile. Si dans le rêve on peut croire fermement vivre une situation réelle, pourquoi ne serait-ce pas aussi le cas lorsque nous sommes éveillés ?

Ce doute radical rappelle celui de Descartes, qui, dans ses Méditations métaphysiques, imagine un malin génie trompeur capable de nous faire croire à une réalité fausse. Descartes part donc à la recherche d'un point fixe incontestable, avec son Cogito ergo sum, " Je pense, donc je suis ". Mais Zhuangzi, lui, ne cherche pas à fonder une vérité absolue. Il préfère rester suspendu dans cette ambiguïté, dans cet entre-deux où l'on ne sait plus si c'est l'homme qui rêve ou le rêve qui devient homme. Ainsi, là où Descartes cherche à sortir du doute par la raison, Zhuangzi y trouve au contraire une forme de liberté. Ne plus savoir qui l'on est, c'est peut-être commencer à comprendre ce que c'est d'être.

L'identité L'identité est souvent perçue comme une entité stable, continue, cohérente. Nous disons : " Je suis un tel ", " Je suis né à telle date ", " J'ai tels goûts, tels souvenirs, telle histoire ". Mais Zhuangzi invite à voir cela autrement. Pour lui, l'identité n'est pas figée. Elle est mouvante, changeante, traversée de mille influences. Comme

le papillon, l'être humain est en transformation constante. Il n'existe pas un " moi " permanent, mais plutôt une série d'états successifs, influencés par le corps, l'esprit, l'environnement, les circonstances.

C'est une idée très proche de celle du bouddhisme, notamment de l'idée de anatt (non-soi). Selon cette doctrine, il n'y a pas de soi permanent, d'âme immuable. Ce que nous appelons " moi " n'est qu'une combinaison provisoire de phénomènes physiques et mentaux. Zhuangzi ne parle pas en termes bouddhistes, mais il partage avec lui cette intuition fondamentale: l'ego est une fiction utile, mais non une réalité ultime. Il écrit ainsi: " Quand je dis que je rêve, comment puis-je savoir si je suis éveillé ? Et quand je dis que je suis éveillé, comment puis-je savoir si je ne rêve pas ? " Cette phrase illustre bien la mise en cause de toute identité fixe. L'individu n'est pas une essence, mais une manifestation temporaire d'un flux cosmique plus vaste, le Dao. C'est une idée déconcertante, mais elle libère également de la pression de devoir savoir qui l'on est. Car si personne ne le sait vraiment, alors peutêtre que l'important n'est pas de le savoir, mais de vivre pleinement ce qui se présente.

Plus que toute critique, Zhuangzi propose un art de vivre. Ce n'est pas une morale, encore moins une ascèse. C'est un relâchement, un mouvement vers l'intérieur. Une manière de revenir à soi, de retrouver son souffle, non pour s'affirmer, mais pour

s'oublier, non pour se construire, mais pour se délier. Dans ce monde agité, il invite à se désaturer, à se rendre disponible à ce qui vient, sans projeter, sans imposer. Il ne s'agit pas de ne rien faire, mais de faire avec justesse, comme le menuisier qui suit la veine du bois. Zhuangzi enseigne une respiration plus profonde. Il ne dit pas " sois toi-même ", mais " cesse de vouloir être ". Il ne dit pas " deviens quelqu'un ", mais " redeviens personne ". C'est là son paradoxe : ce n'est qu'en renonçant à être quelque chose de précis que l'on devient pleinement vivant.

La conscience Cette histoire soulève aussi une interrogation sur la nature de la conscience. Est-elle propre à l'humain ? Peut-on imaginer que le papillon, lui aussi, a une forme de conscience, différente mais réelle ? Et si oui, qui dit que la conscience humaine est supérieure ou centrale dans l'univers ? Zhuangzi refuse de poser des frontières strictes entre les êtres. Il aime raconter des histoires où un poisson devient un oiseau, où un homme meurt et renaît sous une autre forme, où un artisan découvre une perfection dans son geste qui ressemble à une union avec le Tao. Tout cela suggère que la conscience n'est pas réservée à l'humain, ni même enfermée dans un seul organisme. Elle circule, elle se transforme, elle se déploie.

En cela, Zhuangzi anticipe des courants de pensée modernes comme l'écologie profonde, le mysticisme, ou certaines branches de la philosophie orientale, qui considèrent que la conscience est une propriété diffuse, inhérente à l'univers lui-même. Mais il va plus loin encore : il ne décrit pas la conscience comme une chose à posséder, mais comme une expérience à vivre. Et cette expérience est toujours subjective, relative, changeante. Rêver d'être un papillon, c'est vivre une conscience " papillonnesque ". Être éveillé, c'est vivre une conscience humaine. Ni l'une ni l'autre n'est plus vraie que l'autre. Elles sont simplement différentes.

**Dialogues philosophiques** Comme nous l'avons vu, Zhuangzi dialogue indirectement avec deux grandes traditions philosophiques : le bouddhisme et la philosophie occidentale moderne, représentée ici par Descartes.

Avec le bouddhisme, qui enseigne que tout est impermanent (anicca), que le désir crée la souffrance (dukkha), et que l'illusion du soi (anatt) est à l'origine de notre attachement à la souffrance. Zhuangzi ne rejette pas ces idées, mais il les aborde avec légèreté, sans moralisme ni exigence spirituelle. Il ne propose pas de chemin vers l'illumination, mais plutôt une manière de vivre dans l'incertitude et la fluidité. Loin de vouloir transcender le monde, il

encourage à y errer librement, sans attaches, en acceptant les transformations avec grâce. C'est une sagesse proche du zen, mais moins rigide, plus poétique.

Avec Descartes, qui veut établir une base solide pour la connaissance. Il commence par le doute radical, mais finit par une affirmation précise : Je pense, donc je suis. Pour lui, la pensée est le critère de l'existence. Mais Zhuangzi semble dire que la pensée elle-même est instable, fluctuante, traversée d'influences extérieures. Penser n'est pas nécessairement être, car ce que l'on pense change constamment. De plus, Zhuangzi ne valorise pas la rationalité formelle comme moyen principal d'accès à la vérité. Il préfère les images, les paradoxes, les contes absurdes, qui ébranlent la logique pour ouvrir à une autre compréhension du monde. En cela, il est bien plus proche des philosophes existentialistes ou postmodernes que des rationalistes classiques. Cela ne signifie pas pour autant qu'il rejette toute forme de raison : Zhuangzi exerce une pensée rigoureuse, cohérente dans ses déplacements, claire dans ses analyses. Simplement sa rationalité n'est ni formelle ni démonstrative, mais souple, critique et stratégique, mise au service d'un dévoilement du réel plutôt que d'un formalisme conceptuel.

Ainsi " Le rêve du papillon " n'est pas seulement une jolie métaphore, mais une porte ouverte sur la complexité de l'existence. Il nous invite à abandonner nos certitudes, à relâcher notre besoin de contrôle, à accepter que l'être humain est un phénomène parmi d'autres, traversé de continuités et de ruptures, de mémoires et d'oubli, de formes et de transformations. Car être, selon Zhuangzi, ce n'est pas avoir une identité fixe, c'est être en relation, en mouvement, en harmonie avec le flot du monde. C'est être papillon, être homme, être rêve, être réveil, tout cela à la fois, ou successivement, sans chercher à tout ranger dans des catégories figées.

### Vivre sans attaches

L'errance libre Le premier chapitre du Zhuangzi, intitulé 《逍遥游》 (Xioyáo yóu, qui signifie " l'errance insouciante "), s'ouvre sur une image mythique saisissante : celle du poisson Kun, gigantesque créature des abysses, qui se métamorphose en l'oiseau Peng, aux ailes couvrant l'horizon. Cet oiseau, d'un battement d'ailes, s'élève au-delà des nuages, fran-

chit les montagnes célestes et vole vers le sud lointain, symbole d'une liberté absolue, dégagée des pesanteurs terrestres. Ce vol n'est pas qu'un exploit physique, il incarne la libération spirituelle : se détacher des conventions, des jugements, des frontières mentales et géographiques. " Errer joyeusement au-delà des limites du monde, oubliant tout lieu et toute demeure " pourrait résumer cet idéal taoïste : ne plus appartenir à aucun endroit, car on habite l'illimité.

Cette errance n'est pas une fuite, mais un accomplissement. Elle correspond à la figure du sage, l'" homme véritable " (真人 zhnrén) ou l'" homme accompli " (至人 zhìrén), qui ne se définit plus par ses rôles, ses possessions ou ses attaches. Il ne cherche ni gloire ni profit, car il a dissous le " soi " dans le flux du Dao. Comme l'oiseau Peng, il ne mesure pas son chemin. Mais tandis que Peng vole dix mille lieues, les moineaux et les cigales, perchés dans les buissons, se moquent de lui : " Pourquoi monter si haut ? Un saut jusqu'à la branche suffit! " Leur petit monde leur paraît complet et satisfaisant, ils ne conçoivent ni l'espace infini ni la liberté du grand souffle. Leur raillerie n'est pas méchanceté, mais ignorance : prisonniers de leur échelle, ils ne peuvent imaginer une errance sans but ni limite.

Cette scène n'est pas un simple contraste, mais une leçon, car le sage ne cherche pas à convaincre ceux qui rient de son vol. Il transcende les distinctions, les oppositions, les lieux mêmes. Sa joie vient de cette absence d'attente, de cette légèreté sans racine. Zhuangzi nous invite ainsi à déplier nos propres ailes intérieures, à quitter les cages invisibles des habitudes, pour voguer, sans boussole ni port, dans l'immensité du possible. Car la vraie liberté n'est pas de changer de lieu, mais d'oublier qu'on a besoin d'enracinement.

Dans un monde où les normes sociales, les ambitions matérielles et les attentes extérieures dictent souvent nos choix, Zhuangzi propose une voie radicalement différente : celle de l'errance libre, ou you (游), qui signifie littéralement " nager ", " vagabonder ", " se mouvoir librement ". Ce concept est au coeur de sa pensée. Il incarne une manière d'exister sans s'enraciner dans les certitudes, les possessions, ou même les identités. Mais la liberté chez Zhuangzi ne consiste pas simplement à faire ce qu'on veut, ni à échapper aux contraintes du monde. Elle consiste plutôt à vivre en harmonie avec le Tao. c'est-à-dire avec le flot naturel des choses, sans résistance inutile, sans attachement excessif. Il ne s'agit pas de fuir la société, mais de ne pas y être prisonnier. L'homme libre selon Zhuangzi est celui qui peut agir sans être dépendant du résultat, parler sans chercher à convaincre, vivre sans craindre de perdre ce qu'il possède. Cette idée rappelle quelque peu celle du sage stoïcien, capable de rester calme face aux tempêtes de la vie, mais elle va plus loin. Pour Zhuangzi, la liberté est aussi une fluidité mentale, une absence de fixation sur une vérité unique, une capacité à voir le monde sous plusieurs angles sans s'y enfermer.

L'homme voyageur Dans plusieurs passages du Zhuangzi, on retrouve des figures d'hommes libres qui voyagent, qui changent de forme, de métier, de statut, sans jamais se fixer durablement. Ces personnages incarnent une certaine idée du sage taoïste : non pas un maître moralisateur, mais un être léger, fluide, toujours en mouvement. "L'homme accompli n'a pas de moi, l'homme spirituel n'a pas de mérite, le sage n'a pas de nom. " Cet homme-là n'a pas besoin de possession matérielle pour être complet. Il n'a pas besoin de reconnaissance sociale pour exister. Il vit dans le présent, il accepte les transformations, il laisse passer les événements comme les nuages dans le ciel. Il est proche, en cela, de figures comme Diogène le cynique, qui rejetait les biens terrestres et vivait dans un simple tonneau, ou comme Gandhi, qui pratiquait la simplicité volontaire. Mais contrairement à ces derniers, Zhuangzi ne prône pas un mode de vie ascétique par devoir moral : il invite simplement à vivre en accord avec son essence naturelle, sans artifice ni effort inutile.

Zhuangzi aime utiliser des images animalières pour illustrer ses idées. Ainsi le récit de Kun-Peng, poisson et oiseau géants, symbolise la transformation possible infinie de tout être. Comme le poisson sorti de l'eau, l'humain peut changer de milieu, d'état, de perspective. Et cette transformation n'est pas une perte, mais une richesse. En même temps, le poisson est libre dans l'eau, l'oiseau dans le ciel, l'homme dans le monde, mais si l'un essaie de vivre hors de son élément, il meurt. De même, si l'homme cherche à imposer une structure rigide à sa vie, il étouffe. Ainsi, la vraie liberté est de savoir s'adapter, de comprendre que chaque situation demande une réponse différente, et que vouloir appliquer partout les mêmes règles est absurde.

Sans attaches L'attachement est une source de souffrance bien connue dans plusieurs traditions philosophiques et spirituelles, notamment dans le bouddhisme. Zhuangzi partage cette intuition, mais il exprime cette idée avec légèreté et humour, de manière dépassionnée. Il ne rejette pas les relations humaines, ni les activités quotidiennes, il ne condamne pas non plus la richesse ni la gloire, il ne prône pas l'ascétisme. Il nous invite simplement à ne pas dépendre des circonstances. Si tu perds ton emploi, si ton amour te quitte, si ta maison brûle, tu dois pouvoir continuer à vivre sans être anéanti.

Cela ne signifie pas devenir indifférent, mais de cultiver une distance intérieure, ce qui revient à dire : "
Je tiens à cela, mais je sais que cela peut disparaître.
"

Zhuangzi illustre cela dans une anecdote touchante où il perd sa femme.

Comme il apprend la mort de son épouse, son ami Huizi vient lui rendre visite et le trouve en train de chanter, assis, battant la mesure sur un pot. Huizi s'étonne qu'il ne soit pas en deuil, et Zhuangzi lui répond : " " Lorsqu'elle est morte, comment auraisje pu ne pas être saisi de chagrin? Mais j'ai réfléchi à son commencement, à l'époque où elle n'était pas encore née, où elle n'avait pas encore de corps, pas encore de souffle. Dans le vague et l'indistinct, il y eut un changement et elle eut un souffle. Le souffle changea et elle eut un corps. Le corps changea et elle eut la vie. Maintenant, un nouveau changement lui est survenu et la voilà morte. C'est comme la succession du printemps, de l'été, de l'automne et de l'hiver, les quatre saisons qui se déroulent. Si elle devait dormir en paix dans une grande chambre, et que moi, j'irais sangloter en braillant à tue-tête, je trouverais cela inopportun par rapport au destin. C'est pourquoi je m'abstiens. "

Face à la mort de sa femme, Zhuangzi ne pleure pas, il chante, un comportement qui peut paraître scandaleux. Pour Zhuangzi, cela est logique, il rappelle que la vie n'est qu'une étape dans un cy-

cle sans début ni fin : du néant, à l'énergie, à la forme, puis au retour. Ce n'est pas un deuil, mais une métamorphose, comme l'automne qui succède à l'été. Pleurer serait refuser le mouvement même du Dao, cette transformation incessante qui gouverne tout. Zhuangzi ne nie pas l'affection, mais il refuse d'emprisonner l'être aimé dans le drame humain. En battant la mesure sur un pot, il célèbre l'harmonie cosmigue, non la rupture. Sa sérénité n'est pas indifférence, mais clairvoyance : il a compris que la mort n'est qu'un changement de demeure. Et dans cette " grande maison " qu'est l'univers, rien ne se perd, tout se transforme. C'est cela, la vraie liberté : ne pas résister au flux du monde, mais y danser, même quand il emporte ce qu'on aime. Ce détachement n'est pas froid. Il est profondément humain. Il reconnaît simplement que rien n'est permanent. et que notre souffrance vient souvent du désir de figer ce qui, par nature, doit changer.

Perspectivisme Pour Zhuangzi, la liberté ne signifie pas non plus l'absence de morale, il n'appelle pas à l'anarchie ou au relativisme nihiliste. Il affirme simplement que la vérité est multiple, que les normes morales sont relatives ou contextuelles, et que l'on ne peut prétendre à une vérité absolue. " Ce qui est bon pour les humains n'est pas bon

pour les poissons ; ce qui est bon pour les poissons n'est pas bon pour les oiseaux... ", dit-il.

Cette idée est proche de celle du philosophe contemporain Richard Rorty, qui défendait l'idée d'une vérité " faite par l'homme " et non découverte une fois pour toutes, le constructivisme. Elle rappelle aussi le relativisme culturel cher à certains anthropologues modernes. Mais contrairement à ces derniers, Zhuangzi ne tombe pas dans le scepticisme paralysant. Il ne dit pas : " Tout est faux ", ni " on ne peut rien affirmer ", il dit plutôt : " tout est partiel ", donc toute vérité peut être affirmée. Néanmoins, c'est précisément parce que chaque point de vue est partiel qu'il faut apprendre à circuler entre les perspectives, à rire parfois de leur absurdité, et à ne jamais s'enfermer dans une façon exclusive de penser.

Au demeurant, Zhuangzi ne donne jamais de leçons directes. Il préfère raconter des histoires absurdes, poser des questions paradoxales, ou provoquer ses interlocuteurs avec des arguments inattendus. Cette manière de philosopher est elle-même une expression de la liberté. Parler librement, c'est ne pas avoir peur de bousculer les idées reçues, de critiquer les autorités intellectuelles, de jouer avec les mots et les concepts. C'est aussi accepter que l'on peut se tromper, que l'on peut changer d'avis, que la vérité n'est pas un trésor à garder jalousement, mais une lumière qui

danse et change selon l'angle sous lequel on la regarde. En cela, Zhuangzi est un précurseur du dialogue philosophique, à l'instar de Socrate, ou ceux qui comme Montaigne et Nietzsche ont vu dans la philosophie non une science exacte, mais une manière d'habiter le monde avec curiosité, ironie et lucidité.

Ainsi, vivre sans attaches, selon Zhuangzi, ce n'est pas vivre seul, ni vivre sans émotions. C'est vivre en sachant que tout passe, que tout change, et que c'est justement cette impermanence qui rend la vie précieuse. Errer librement, c'est naviguer entre les mondes, entre les rôles sociaux, entre les croyances. sans jamais s'accrocher trop longtemps à aucune. C'est apprendre à danser avec le vent, sans chercher à le dompter. C'est comprendre que l'essentiel n'est pas dans ce que l'on détient, mais dans la manière dont on traverse la vie. Et sans doute que dans cette errance on découvre une paix plus profonde, une joie plus légère, une présence plus vraie. Car vivre sans attaches, c'est accepter que le réel se donne toujours sous des angles multiples. Ce que l'on voit comme un gain peut être vu par un autre comme une perte ; ce que l'on juge utile peut paraître inutile ailleurs, rien n'a de sens donné en soi, tout dépend de la perspective adoptée, des circonstances. Zhuangzi nous apprend ainsi à ne pas absolutiser notre point de vue, à reconnaître que chaque regard est limité, partiel, et qu'il existe mille façons

de décrire un même monde. Errer librement, c'est donc changer de point de vue comme on change de vêtement, expérimenter la pluralité des visions sans s'y enfermer. Ce perspectivisme n'abolit pas la vérité, il nous rappelle simplement qu'elle ne se laisse pas capturer par une seule voix, quand bien même on peut afficher certaines préférences personnelles. C'est le cas dans les nombreux dialogues qu'il met en scène, ou l'on entend bien la diversité ou l'opposition des voix, voire leur légitimité intrinsèque, comme dans l'échange entre la grenouille et la tortue, mais où l'on saisit tout de même que Zhuangzi prend parti, et qu'il invite l'auditeur à faire de même

## Le non-agir

Le Ciel ne fait rien, et c'est de là que vient sa sérénité; la Terre ne fait rien, et c'est de là que vient son repos. C'est par l'union de ces deux inactivités que toutes choses sont produites. Le wuwei Dans un monde où l'action et la réussite sont largement valorisées, où il faut "faire ", " produire ", " réussir ", " atteindre des objectifs ", Zhuangzi propose une idée à la fois simple et radicale : agir sans forcer, c'est-à-dire ne pas imposer sa volonté au monde, mais s'aligner avec son mouvement naturel. Ce concept central dans la pensée taoïste se nomme wuwei (无为), que l'on peut traduire littéralement par " non-agir " ou " non-intervention ". Mais ce terme n'est pas une invitation à l'inertie ni à l'abandon total. Il signifie plutôt agir sans effort, sans résistance, en suivant le cours naturel des choses, sans souci de résultats.

Pour illustrer cela, Zhuangzi aime comparer l'homme sage à l'eau. L'eau ne résiste jamais, elle contourne les obstacles, elle s'adapte, elle coule toujours là où il y a de la place et des interstices. Et pourtant, personne ne peut nier sa force, qui opère en douceur et avec le temps. Il s'inspire de Laozi: "Le souple et le faible triomphent du dur et du fort. " C'est précisément cette qualité que détiennent ceux qui vivent selon le Tao : leur capacité à s'adapter sans céder, à être passif sans être faible, à laisser faire sans être inactif. L'eau illustre à merveille le wuwei, car elle ne force rien, mais finit toujours par trouver son chemin. De même, celui qui pratique le wuwei ne lutte pas contre le courant, il apprend à le reconnaître et à s'y laisser porter.

La fluidité Beaucoup de gens croient que pour réussir, il faut vouloir, décider, planifier, contrôler. Mais Zhuangzi nous invite à une autre vision : celle d'un mouvement fluide entre l'être et le monde, où l'effort conscient laisse place à une action naturelle, spontanée, presque instinctive. Il raconte des histoires d'artisans ou de chasseurs qui atteignent une perfection dans leur geste non par la force ou la volonté, mais parce qu'ils sont entièrement présents, détendus, en harmonie avec leur tâche. Un exemple célèbre est celui du cuisinier Ding, qui découpe un boeuf avec une grâce extrême, une grande efficacité. Mais il explique qu'il est guidé par le Tao et pas seulement par la technique.

" Au début, quand je commençais à dépecer les boeufs, ce que je voyais, c'était uniquement un boeuf entier. Trois ans plus tard, je ne voyais plus jamais un boeuf entier. Maintenant, je rencontre le boeuf par l'esprit, non par les yeux; mes sens s'arrêtent, mais l'esprit continue d'agir. Je suis les lignes naturelles du Ciel, j'ouvre les grandes jointures, je suis les grandes cavités, selon ce qui est naturellement ainsi. "

Le boucher Ding ne parle pas seulement de découper un boeuf, il décrit une voie spirituelle. Au début, il voit un obstacle massif, une forme opaque : le boeuf entier. Puis, avec le temps, il perçoit les espaces, les failles, les lignes invisibles où la lame glisse sans résistance. Enfin, il n'a même plus

besoin de ses yeux : son esprit seul guide le geste, en parfaite harmonie avec la structure naturelle des choses. C'est l'art du wuwei, agir sans forcer, sans heurter, en suivant le grain du monde. Le boucher ne se bat pas avec la matière ; il danse avec elle, il ne force rien. Il suit les formes naturelles. Il anticipe les espaces vides. Cette maîtrise n'est pas technique, mais cosmique : elle vient de l'écoute du Dao, du respect de ce " qui est naturellement ainsi ". Toute action, ainsi accomplie, devient grâce, économie d'énergie, et liberté.

Critique de l'ambition Zhuangzi critique souvent ceux qui cherchent à imposer leur volonté au monde. Il voit dans ces ambitions une forme de violence. non seulement contre autrui, mais aussi contre soimême. C'est souvent ce qui se cache derrière l'idée d'amélioration des choses, selon nos critères biaisés et réducteurs. Comme le raconte Zhuangzi, un homme voit un oiseau sauvage voler librement, il le capture, le met en cage, lui donne les meilleurs mets, de la musique raffinée, et l'oiseau meurt de tristesse en trois jours. Le problème est qu'on a voulu " améliorer " la vie de l'oiseau selon des critères humains, sans comprendre sa nature propre. Il explique: Ce qui est bon pour les poissons, ce n'est pas ce qui est bon pour les hommes ; ce qui est bon pour les oiseaux, ce n'est pas ce

qui est bon pour les poissons. Il identifie plusieurs problèmes dans un tel comportement. L'ingérence : vouloir changer ce qui est naturellement accompli. L'orgueil : croire que notre idée du " mieux " est universelle. La violence : même avec de bonnes intentions, imposer sa volonté détruit l'harmonie naturelle. L'autodestruction : en voulant forcer le monde, on se coupe du Dao, on s'épuise et on se perd. Ainsi fonctionnent de nombreuses personnes lorsqu'elles tentent de modeler la réalité selon leurs désirs.

L'un des aspects essentiels du wuwei réside dans la grâce de l'action elle-même, dans ce geste juste qui épouse les formes du réel sans les forcer. Il ne s'agit pas d'agir pour obtenir un résultat, mais d'agir en accord avec la situation, avec une fluidité qui témoigne d'une union entre l'agent et le monde. Le wuwei valorise la qualité du mouvement plutôt que sa finalité, l'élégance du processus plutôt que l'obsession de la réussite. C'est une efficacité sans tension, une présence dans l'acte plutôt qu'un calcul sur les effets. Dans cette perspective, l'action devient une forme de respect de soi, car elle ne réduit pas le sujet à un simple outil tendu vers un but, elle le reconnaît comme une présence vivante, accordée au moment, digne en elle-même. À l'inverse de l'instrumentalisation de soi, où l'on se traite comme un moyen au service d'une performance ou d'un succès, le wuwei propose une éthique

de l'intégrité : être pleinement dans ce que l'on fait, sans se trahir pour atteindre un résultat. C'est une fidélité au mouvement intérieur, une action qui ne s'arrache pas à soi.

Le wuwei est aussi une critique sociale. Il dénonce les systèmes politiques, éducatifs ou économiques qui imposent des modèles rigides, standardisés, contraignants. Pour Zhuangzi, une société juste est celle qui permet à chacun de suivre sa propre nature, sans pression excessive.

Spiritualité Au-delà de l'action quotidienne, le wuwei est aussi une manière spirituelle de vivre. C'est une attitude fondamentale face à l'existence. C'est accepter que l'on ne contrôle pas tout, que l'univers a ses propres rythmes, et que la sagesse consiste à s'y aligner plutôt qu'à les combattre. En cela, il rappelle les enseignements du bouddhisme zen, qui prônent l'acceptation du moment présent sans résistance mentale. C'est-à-dire l'action immédiate et intuitive, comme dans le tir à l'arc Zen ou les arts martiaux, où il n'y a plus de séparation entre le penseur et l'action, nommé " absence d'esprit " (無心 mushin en japonais), très proche de l'état de wuwei. Ou encore les principes du stoïcisme, qui recommandent de distinguer ce qui dépend de nous, nos jugements, nos valeurs, nos actions, et ce qui n'en dépend pas, les événements extérieurs,

la nature, fondamentalement alignés avec l'esprit du wuwei. Agir avec vertu sur ce qui est en notre pouvoir, et accepter sereinement le cours du monde pour le reste. Néanmoins le wuwei taoïste met plus l'accent sur l'aspect naturel et spontané, se laisser porter par le flux du Dao, comme une branche dans un courant, alors que le stoïcisme insiste peut-être davantage sur la raison et la discipline intérieure pour accepter le destin. Ainsi, là où le stoïcien peut paraître froid ou rationnel. Zhuangzi reste toujours poétique, léger, souvent ironique. Il ne donne pas de commandements, il montre des chemins. Il ne dit pas : " Tu dois faire ceci ", il préfère dire : " Regarde comment le papillon vole, regarde comment l'eau coule. Peut-être que toi aussi, tu peux apprendre à aller avec le courant. "

Ainsi le wuwei n'est pas réservé aux ermites ou aux sages retirés du monde. Zhuangzi le présente comme une philosophie de vie, applicable à tous, dans toutes les situations. Dans le travail : ne pas chercher à tout contrôler, mais à comprendre les flux naturels d'un projet. Dans les relations humaines : ne pas vouloir changer l'autre, mais cultiver l'écoute et la résonance. Dans la création artistique : laisser venir l'inspiration sans la forcer. Et de manière générale, savoir observer sans nécessairement juger, apprendre à respirer, physiquement et intellectuellement. D'ailleurs, de nombreuses techniques modernes, thérapie ou développement

personnel, redisent, sans le savoir, ce que Zhuangzi affirmait il y a plus de deux mille ans : il faut parfois moins faire pour mieux réussir.

Cette approche du wuwei est indissociable d'un autre pilier de la pensée de Zhuangzi : le " ziran " (自然), qui signifie littéralement " ce qui est ainsi de soi-même ", autrement dit la spontanéité naturelle et l'authenticité. Il s'agit alors de s'affranchir du " faire-semblant " social. Agir par wuwei, c'est aligner son action sur sa nature profonde, comme l'eau qui suit la pente du terrain, plutôt que de s'épuiser à nager à contre-courant pour répondre aux attentes extérieures ou aux impératifs de réussite matérielle, car Zhuangzi nous met en garde contre ce qu'il appelle les " chaînes des récompenses " et l'" entrave du succès ". Lorsque l'on est obsédé par le résultat, par le regard d'autrui ou par l'accumulation de richesses, notre action devient crispée, calculée, et perd sa fluidité naturelle. L'artisan, le musicien ou le sportif qui excelle est précisément celui qui, à son apogée, oublie la gloire et l'argent pour ne faire plus qu'un avec son geste. En cessant de vouloir impressionner, on devient véritablement efficace, en ne cherchant plus désespérément à réussir, on accomplit des choses plus grandes et plus durables, car elles sont l'expression d'un talent vrai et non d'une comédie sociale. Le wuwei, en ce sens, est un acte de libération : il invite à remplacer l'agitation artificielle par une action

juste, qui procède de notre essence et contribue naturellement à l'harmonie du monde, sans la forcer.

Le paradoxe Comme souvent chez Zhuangzi, le wuwei est un concept paradoxal. Comment peuton agir sans agir? Comment peut-on réussir sans chercher à réussir ? Comment peut-on progresser sans effort? Comment peut-on agir sans se soucier des résultats? Or c'est justement dans ce paradoxe que réside toute sa richesse. Car il ne s'agit pas d'une contradiction logique, mais d'une vérité expérientielle : on connaît tous ces moments où l'on a réussi quelque chose sans vraiment le vouloir, où l'on a trouvé une solution en cessant d'y penser, où l'on a aimé sans chercher à retenir. Et Zhuangzi ne veut pas résoudre les paradoxes, il veut les vivre. Il veut nous inviter à sortir des cadres habituels de la pensée, à voir autrement, à sentir autrement, à exister différemment.

Dans la réception moderne de Zhuangzi, le concept de wuwei (無下), souvent traduit par " non-agir ", est fréquemment mal compris. On l'associe à une forme de passivité, d'abandon, de résignation douce aux circonstances. Il suffirait de " laisser faire ", de " suivre le courant ", de " ne pas forcer ". Le wuwei devient alors un alibi pour le retrait du monde, une philosophie du moindre effort, du confort ou du détachement paresseux. Mais une telle

interprétation trahit l'esprit même du Dao et de la pensée de Zhuangzi.

Zhuangzi ne prône pas le laisser-aller, mais l'ajustement. Et cet ajustement demande travail, précision, discipline. Il ne s'agit pas d'attendre que les choses se fassent sans soi, mais de se rendre apte à intervenir au moment juste, d'agir sans forcer, mais non sans savoir. Ainsi, lorsque le célèbre cuisinier Ding découpe un boeuf, ses gestes sont si harmonieux, si fluides, qu'il semble danser. Il ne lutte pas contre la chair, il la traverse. Son couteau ne s'émousse jamais, car il suit les lignes invisibles qui s'ouvrent à lui. Mais cette aisance n'est pas innée : elle vient de plusieurs années d'apprentissage, d'une longue intimité avec la matière. C'est par la pratique, par l'attention patiente et le respect du vivant que Ding atteint cette virtuosité. Le non-agir, ici, est l'aboutissement d'un travail.

Il en va de même pour le charron Pien, qui refuse de transmettre son savoir par écrit, car ce qu'il fait ne peut se dire. Ses mains savent ce que les mots ne peuvent enseigner. Il parle d'un savoir qui vient " entre les coups de marteau ", dans l'expérience, le geste ajusté, la forme sentie plutôt qu'imposée. Là encore, le wuwei n'est pas absence d'effort, mais fusion entre l'acte et le réel.

Même l'attrapeur de cigales, aussi absurde que soit sa tâche d'attraper les insectes avec une tige, nous montre la rigueur du chemin : il passe des mois à s'exercer, à poser sa perche, à fixer sa concentration. S'il parvient à capturer l'insecte sans le blesser, c'est parce que son corps, sa volonté et sa respiration ne font plus qu'un avec le vent et la branche. Zhuangzi ne célèbre pas un promeneur distrait, mais un homme au sens aiguisé, à la pratique agile.

Ainsi, le wuwei ne nie pas l'effort : il en transforme le sens. Il ne s'agit pas de faire par volonté, mais de laisser le geste naître de l'écoute, de l'harmonie intérieure. Le monde n'est pas un obstacle à éviter, mais un partenaire à entendre. Il ne faut pas fuir le réel, mais apprendre à y danser. Loin de l'image populaire d'un Taoïste alangui, Zhuangzi propose une exigence profonde : travailler à s'oublier afin de mieux agir. Apprendre à laisser l'acte émerger du lien avec le Tao n'est pas l'inaction, c'est l'action juste, invisible, qui ne laisse pas de trace, la maîtrise sans maîtrise.

Dans le wuwei, l'effort n'est pas nié, mais transformé. Il ne s'agit plus de contraindre le monde, mais de s'accorder à lui. Cet effort est intérieur, discret, presque invisible, il consiste à se rendre disponible au flux plutôt qu'à lui opposer sa volonté rigide. Il y a d'abord l'effort d'attention, pour observer finement les mouvements du réel et percevoir les moments propices. Puis l'effort de détente, qui permet de ne pas agir par crispation ou domination, mais dans la continuité naturelle des choses. Vient

ensuite l'effort de patience, cette vigilance tranquille qui sait attendre le kairos, le moment juste. L'effort de simplicité, qui permet de se délester de tout ce qui encombre l'action, telles les illusions, ambitions, complications inutiles. Enfin, l'effort de présence, qui ancre l'acte dans l'instant, sans dispersion ni arrière-pensée. Ainsi, l'effort dans le wuwei n'est pas un combat contre le monde, mais un travail sur soi, une discipline subtile pour que l'action s'accomplisse d'elle-même, sans heurts ni excès.

Ainsi le wuwei, ou le non-agir, n'est pas une absence d'action. C'est une autre manière d'agir, plus fluide, plus respectueuse du monde et de soi-même, une philosophie de la souplesse, de la patience, de la confiance en la nature des choses. Pour Zhuangzi, le monde ne doit pas être façonné par la force, mais accueilli avec intelligence. Ce n'est pas en poussant qu'on avance le mieux, mais en se laissant porter. Ce n'est pas en parlant toujours qu'on convainc, mais en sachant écouter. Ce n'est pas en cherchant à tout maîtriser qu'on trouve la paix, mais en acceptant de ne pas tout contrôler. Et peut-être que, dans cette non-activité profonde, on découvre une action plus vraie, plus libre, plus en accord avec notre véritable nature.

## La transformation perpétuelle

Vie et mort Zhuangzi écrit : " La Voie n'a ni commencement ni fin. Les êtres vivants naissent et meurent, sans que leur forme puisse se fixer pour toujours. Tantôt vide, tantôt plein, ils ne demeurent pas dans une forme unique. [...] Ni les années ne peuvent être accumulées, ni le temps s'arrêter. Le déclin et la croissance, le comble et le vide, tantôt ils finissent, tantôt ils commencent. C'est en cela que l'on peut parler de la grande raison des choses et que l'on peut énoncer les principes de l'univers. " Ainsi peut-on conclure que toutes les créatures proviennent d'une source commune, et toutes y retourneront finalement.

Bien que Zhuangzi ne se réfère pas directement au Yi Jing (易经), Le Livre des mutations, il en partage profondément l'esprit cosmologique : tout est flux, transformation, retour cyclique. Comme dans le Yi Jing, où les hexagrammes symbolisent des états transitoires du réel, Zhuangzi voit la vie et la mort comme des phases d'un même mouvement, non des opposés fixes, mais des moments d'un cycle sans

début ni fin. Le " Grand Commencement " évoque le Taiji (太極), la source d'où jaillissent les dix mille transformations. Le souffle, la forme, la vie, la mort, tout obéit à la même loi du changement perpétuel, comme les saisons ou les alternances de yin et de yang. Rien ne demeure, tout circule : c'est la grande leçon commune au Yi Jing et au Zhuangzi. Refuser ce mouvement, c'est souffrir ; l'accepter, c'est entrer en harmonie avec le Dao, et trouver la paix.

Ainsi Zhuangzi ne parle jamais de la mort avec solennité ou gravité. Il ne dramatise pas la fin, ni ne sacralise la naissance. Pour lui, vivre, mourir, renaître ne sont que des modalités du même processus, des phases d'un cycle universel qui n'a ni origine fixe, ni destination ultime. Tout bouge, tout se transforme, et ce que nous appelons " vie " ou " mort " ne sont que des points de passage dans une dynamique cosmique plus vaste. Il ne conçoit pas la mort comme une rupture tragique ou comme une négation de l'être, mais comme une métamorphose naturelle, semblable à celle de la chenille qui devient papillon, ou de la graine qui devient arbre. L'existence est un courant, et chacun y est emporté, tour à tour forme, dissolution, et reformulation. Ainsi, comme nous l'avons vu, Zhuangzi ne se désole pas de la mort de sa femme. Car pourquoi s'affliger de ce qui est naturel et inévitable ? Pourquoi craindre ce qui fait partie du Tao ?

Impermanence Tout dans l'univers change sans cesse. Le jour devient nuit, la chaleur cède à la fraîcheur, l'été se fond dans l'automne. L'être humain, lui aussi, naît, grandit, décline, meurt, et peut-être renaît sous une autre forme, il n'est jamais statique. Penser l'identité comme fixe, c'est s'aveugler sur la nature mouvante du réel. Zhuangzi rejoint d'autres traditions de pensée qui affirment l'impermanence, le bouddhisme avec son anicca ou les cosmologies chamaniques. Il voit l'univers comme un jeu perpétuel de mutations, un va-etvient infini entre formes visibles et invisibles. Cette perspective transforme radicalement notre rapport à la finitude, car la mort ne mérite ni peur, ni plainte, car elle est une continuation, pas une extinction. L'erreur humaine est de vouloir fixer ce qui, par essence, échappe à toute fixation. C'est là l'origine de l'angoisse : vouloir que les choses durent, alors qu'elles sont faites pour changer. Dans cette optique, Zhuangzi propose une sagesse du lâcher-prise. Accepter la disparition, ce n'est pas se résigner, c'est comprendre que la disparition est aussi une naissance sous un autre visage. Ce n'est pas nous qui mourons : c'est une certaine forme de nous qui se dissout, comme la vague qui retourne à l'océan.

Dans les sociétés modernes, la mort est souvent vécue comme un scandale, une injustice, une défaite personnelle ou médicale. On la cache, on la repousse, on la dénie. Pour Zhuangzi, c'est au con-

traire la résistance à la mort qui crée la souffrance, et non la mort elle-même. Il écrit : " Les hommes véritables d'autrefois ne s'identifiaient pas à la vie et ne rejetaient pas la mort. Ils n'éprouvaient aucune joie à naître, ni aucune aversion à mourir. Sans effort, ils venaient ; sans résistance, ils partaient. Ils n'oubliaient pas leur origine et ne cherchaient pas à connaître leur fin. Ils recevaient la vie avec plaisir et la rendaient sans résistance lorsqu'il le fallait. " Ainsi, vivre selon le Tao, c'est donc vivre avec la mort, sans crainte, sans obsession, sans solennité excessive. C'est marcher au rythme du monde, sans prétendre dominer le cycle.

Zhuangzi ne parle pas de la réincarnation au sens religieux, il ne dit pas que l'âme migre de corps en corps avec une identité intacte. Il suggère plutôt que ce que nous sommes, corps, esprit, énergie, souffle, retourne à la grande trame cosmique, se redistribue, se réorganise, nous ne sommes pas détruits, mais recomposés. Comme dans la nature, rien ne se perd, tout se transforme. Et cette transformation, loin d'être dramatique, peut être accueillie avec paix, voire avec joie. Si nous cessons de nous agripper à l'illusion d'un moi fixe, nous cessons de craindre sa disparition.

Ainsi, lorsqu'on regarde la mort d'un proche avec les yeux de Zhuangzi, ce n'est pas un arrachement, mais un changement de forme, une continuation autrement. Le deuil n'est pas effacé, mais trans-

formé. On ne nie pas la tristesse, mais on lui donne un autre sens : non celui de la perte, mais de la participation à un cycle plus vaste. Ce que nous aimions n'a pas disparu : cela a simplement changé d'état. Naître, mourir, renaître, ces mots n'indiquent pas des étapes séparées, mais des mouvements dans le grand fleuve du réel. Le Tao ne commence ni ne finit, il circule, se transforme, se joue de nos catégories mentales, et nous, êtres humains, ne sommes qu'un de ses multiples visages. Comprendre cela, c'est se libérer d'une angoisse fondamentale. Ce n'est pas nier la douleur de la séparation, mais l'inscrire dans un cadre plus vaste, où la vie et la mort ne s'opposent plus, mais se répondent. C'est accepter de n'être qu'un fragment mouvant d'un tout indéfinissable. Ainsi, lire Zhuangzi, c'est quelque peu mourir à une illusion et renaître à une liberté.

L'existence comme mouvement Chez Zhuangzi, le changement permanent ne se limite pas à la vie et à la mort : il concerne toutes les dimensions de l'existence, des pensées aux émotions, des identités aux circonstances. Rien ne demeure fixe, ni stable, pas même nos opinions, nos savoirs ou nos désirs. L'esprit lui-même est fluide, mouvant, traversé de transformations silencieuses. Le sage ne s'accroche pas à ce qui change, mais se laisse porter, comme

un poisson dans l'eau ou un oiseau dans le vent. Le changement n'est pas un problème à résoudre, mais une réalité à épouser. Ainsi, la liberté naît non pas d'un contrôle sur le monde, mais d'un accord intime avec son instabilité. En voici quelques exemples.

Dans le célèbre dialogue entre Zhuangzi et Huizi au sujet du bonheur des poissons dans la rivière, Zhuangzi montre que la vérité dépend du point de vue. Récapitulons ce passage. Lorsque Zhuangzi dit "Voyez comme les poissons sont heureux!" depuis le pont, son ami logicien Huizi lui rétorque : " Tu n'es pas un poisson, comment sais-tu ce qu'est le bonheur des poissons? "La réponse de Zhuangzi n'est pas logique mais intuitive et empathique : " Tu n'es pas moi, comment sais-tu que je ne sais pas ce qu'est le bonheur des poissons ? " L'idée centrale est que la vérité n'est pas une question de faits objectifs et vérifiables, mais d'expérience et de perspective. Zhuangzi ne "prouve "pas le bonheur des poissons, il le perçoit par une communion avec la nature. Il suggère que la compréhension authentique vient d'une connexion intuitive avec le monde, au-delà des débats linguistiques. C'est une défense de l'empathie et de la subjectivité contre un rationalisme étroit. La vérité dépend du point de vue que l'on adopte, et il existe des moyens de connaissance qui dépassent la simple démonstration.

Ce renversement de perspective est une forme de transformation intérieure. Il souligne que penser

autrement, c'est déjà changer d'être. Le passage où Zhuangzi rêve qu'il est un papillon, puis s'interroge au réveil sur qui il est vraiment, montre que l'identité elle-même est instable, soumise à un va-et-vient entre états de conscience. C'est une transition entre formes de soi, une transformation du réel

Il parle aussi souvent des changements climatiques ou naturels : du vent, des saisons, de l'eau, des sons qui apparaissent et disparaissent. Cela montre que la nature est un théâtre perpétuel de métamorphoses, sans tragédie, sans finalité. L'homme doit apprendre à se mouvoir comme elle.

Il évoque des figures comme le charron, le cuisinier, ou le bûcheron, qui incarnent des compétences ancrées dans l'expérience intuitive. Leur art n'est pas fixe mais en perpétuelle adaptation à la matière, comme le bois, la chair, etc. Cela illustre que l'action juste naît du changement fluide, non d'une méthode rigide, ce qui implique des changements dans la manière d'être, existentiels. Dans ces exemples concrets, il s'agit surtout d'un changement de posture au fil du temps, une progression dans l'exercice d'un rôle. Cela implique une transformation interne du rapport à l'activité, car ces artisans ne suivent pas un manuel figé. Leur travail n'est pas une fonction bureaucratique ou codifiée, mais un processus vivant. Chaque acte, chaque

geste est ajusté à l'instant, au matériau, à la situation. Ainsi, ces personnages se renouvellent-ils euxmêmes sans cesse, ils ne sont pas des exécutants mécaniques, mais des artistes du quotidien. Leur autorité ne vient pas d'une règle ou d'un statut, mais d'un savoir-vivre incorporé. Leur rôle devient ainsi une expression mouvante de l'individu, et non une étiquette sociale fixe, un rôle standardisé, une technique rigide.

Il s'effectue une évolution de la maîtrise avec l'âge et l'expérience. Le charron vieillit, le cuisinier affine son art. Ce sont les mêmes rôles, mais leur exécution se transforme avec le temps, avec l'écoute, avec le corps. Le rôle est donc habité différemment selon les moments de la vie. Car le rôle chez Zhuangzi n'est pas aboli, mais il est désessentialisé, il n'existe que dans et par la transformation. Ce n'est pas le rôle qui fait l'homme, mais l'homme en transformation constante qui donne vie au rôle, ce qui nous rappelle quelque peu la thèse existentialiste de Sartre " L'existence précède l'essence ", et non l'inverse, comme la tradition le pensait.

Le langage aussi se transforme, car Zhuangzi se méfie des mots figés, des définitions arrêtées. Pour lui, parler, c'est déjà transformer le réel, le traduire, le tordre. C'est pourquoi il joue avec les paradoxes et les glissements de sens, afin de faire sentir que le sens aussi est mobile, et il ne faut pas s'attacher aux mots.

En somme, chez Zhuangzi, le changement est la texture même du réel, jusque dans les zones les plus subtiles : le sens, la perception, l'identité, la parole, l'action. Refuser ce changement, c'est se raidir contre la vie, et l'épouser, c'est se rapprocher du Dao.

Le renversement des valeurs Dans le paysage intellectuel de la Chine ancienne, confucéenne et utilitaire, Zhuangzi fait figure d'exception radicale. Il construit une pensée qui ne propose pas simplement une alternative aux valeurs dominantes, mais qui entreprend de les renverser intégralement. Pour lui, les notions de " bien ", de " mal ", d'" utilité ", de " réussite " ou de " savoir " sont des constructions artificielles, des prisons de l'esprit qui nous éloignent de l'harmonie naturelle du Dao. Sa philosophie est un plaidoyer en faveur d'une liberté absolue, obtenue par le rejet joyeux et sarcastique de toutes les normes sociales.

Sa grande critique sociale est celle de l'utilité, ou de la rentabilité. La société, selon lui, est régie par un principe mortifère : l'utilité. Un homme doit être utile à l'État, un arbre utile au charpentier, une action utile à la carrière. Cette quête effrénée est une source infinie de tourments. Elle pousse les hommes à s'agiter sans but, à courir après des honneurs vides et à se mutiler intellectuellement pour

correspondre à un modèle. Il oppose à cette frénésie la supérieure sagesse de l'inutile. L'exemple le plus célèbre est celui de l'arbre tordu : un immense arbre, au bois si noueux et irrégulier qu'aucun charpentier n'en voudra. Tout le monde le dit " inutile ", or c'est précisément cette inutilité qui fait sa valeur, car grâce à son inutilité, cet arbre peut vivre sa vie naturelle jusqu'à son terme sans être abattu. Son inutilité est précisément ce qui lui est le plus utile, et " l'utilité de l'inutile ", devient ainsi un mantra. En n'ayant aucune valeur aux yeux du monde, on échappe à son emprise, à son exploitation, à ses sollicitations constantes, et on y gagne la paix et la préservation de sa vie.

Le projet de Zhuangzi n'est pas nihiliste, il ne détruit les valeurs conventionnelles que pour nous libérer et nous permettre de retrouver une harmonie plus profonde : celle du Dao. En renonçant à vouloir être utile, important ou reconnu, l'individu cesse de lutter contre le courant de l'univers. Il apprend à " chevaucher les transformations ", à vivre dans la spontanéité naturelle (ziran). Il goûte à une tranquillité que les honneurs ne peuvent donner. La plus grande réussite, finalement, est de n'avoir aucune réussite aux yeux des autres, et la vraie valeur est de n'en avoir aucune. C'est dans cet abandon de toute prétention à juger et à être jugé que l'on trouve la liberté ultime prônée par Zhuangzi : une légèreté d'être, une joie tranquille à simplement ex-

ister, inutile et parfaitement libre, dans le flux infini du monde.

Cependant, il est essentiel de préciser que cette " inutilité " et ce " non-agir " (wúwéi) ne sont en rien un plaidoyer pour l'inaction, la paresse ou l'apathie. Zhuangzi ne nous invite pas à rester oisifs, mais à agir d'une manière radicalement différente. Il s'agit d'abandonner l'action calculée, tendue et intéressée, celle qui vise à imposer sa volonté au monde pour en tirer un profit ou une gloire, et lui préférer l'action spontanée, fluide et adaptée, qui épouse le cours naturel des choses. On pourrait comparer cela à un nageur expert dans un courant : il ne reste pas immobile, ce serait se noyer, il ne lutte pas frénétiquement contre le flux, ce serait s'épuiser inutilement, il utilise la force du courant lui-même, se laisse porter par lui tout en ajustant souplement ses mouvements pour naviguer avec une grâce et une efficacité parfaites. Son action est à la fois totale et sans effort apparent, parce qu'elle est en parfaite harmonie avec son environnement. Ainsi, l'artisan talentueux, le musicien inspiré ou le cuisinier virtuose décrits par Zhuangzi ne sont pas des oisifs. Ils agissent avec une maîtrise consommée, mais leur action semble couler de source, sans résistance, comme si elle accomplissait d'ellemême. Leur inutilité aux yeux du monde des affaires et du pouvoir est la condition même de leur efficacité sublime dans l'art de vivre. Ils ne produisent pas

pour s'enrichir ou paraître, mais expriment à travers leur geste juste la spontanéité créatrice du Dao luimême. La véritable oisiveté, pour Zhuangzi, serait en réalité de s'épuiser à poursuivre des buts sociaux vains, tout comme la véritable action est de se mettre en accord avec la dynamique profonde de la vie.

Les renversement sociaux Zhuangzi se moque constamment des rôles sociaux, des titres et des identités figées. Il célèbre le fou, l'arbre inutile, l'ouvrier, le bossu, non pas comme des rôles à imiter, mais comme des illustrations de la liberté au-delà des normes sociales. Ainsi, ces artisans comme le charron, le cuisinier ou l'attrapeur de cigales, sont présentés comme supérieurs aux lettrés, aux aristocrates ou aux intellectuels, non par statut social, mais par une sagesse incarnée, parce qu'ils incarnent le Dao en action. Il faut se rappeler qu'un tel renversement est quelque peu scandaleux à son époque. Par exemple l'aristocrate qui demande conseil au cuisinier Ding et devient son élève, malgré sa position hiérarchique. De surcroît, Ding lui explique qu'il n'a rien compris, car il pense que son art relève d'une technique. Ou bien lorsque Lún Bin le charron de moque duc Huan de Qi, un personnage puissant et célèbre, ce qui rend d'autant plus significative l'audace du charron qui lui fait la

leçon. Car le duc est en train de lire un livre, un classique de l'Antiquité, et Bian lui explique que ce qu'il lit ne sont que d'insignifiants résidus des anciens, ce qui au demeurant est désobligeant visà-vis la "grande culture "de l'époque. Ainsi les aristocrates doivent s'humilier pour apprendre d'un homme du peuple, ce qui bouleverse la hiérarchie traditionnelle. Et les artisans, dans leur simplicité, engagés dans une pratique, dépassent les puissants dans l'art de vivre.

De plus, lorsque Zhuangzi est approché par des émissaires du roi de Chu qui lui proposent le poste prestigieux de premier ministre, il refuse leur proposition de manière sarcastique. D'une part pour préserver sa liberté et son authenticité, pour ne pas s'enfermer dans un rôle artificiel et se soumettre aux conventions, aux devoirs et aux dangers de la vie politique. C'est pour lui une forme d'esclavage et une mort spirituelle, il perçoit le pouvoir et les honneurs comme des leurres dangereux qui corrompent l'individu et l'éloignent de la quiétude du Dào. Pour lui, la véritable valeur ne réside pas dans la reconnaissance sociale ou le pouvoir, mais dans l'harmonie intérieure et la communion avec le flux naturel de l'univers. Ainsi, son refus n'est pas un acte de paresse ou de défi, mais l'expression ultime d'une sagesse qui place la liberté intérieure et l'authenticité au-dessus de tous les honneurs mondains.

Zhuangzi ne croit pas aux autorités : ni aux empereurs, ni aux lettrés, ni aux maîtres de morale, il critique l'ordre social en général. Car le pouvoir corrompt non seulement celui qui le possède, mais aussi celui qui le respecte. Il n'a que sarcasmes pour les carriéristes, les ambitieux, les "hommes utiles", trop sérieux pour penser, trop occupés pour vivre. Il est une histoire à ce sujet qui mérite d'être mentionnée. Un certain fonctionnaire nommé Cao Shang plaît tellement au roi que ce dernier lui offre en récompense une centaine de chars. Cao Shang va voir Zhuangzi pour se vanter, et il se moque de la grande pauvreté de ce dernier. " Obtenir d'un grand prince qu'il m'octroie cent chars, voilà où excelle mon talent." explique-t-il. Et Zhuangzi lui répond de manière cinglante : " Lorsque le roi est malade et fait appel à des médecins, celui qui perce un abcès ou une tumeur reçoit un char. Celui qui guérit les hémorroïdes en recoit cing. Plus le traitement est bas, plus le nombre de chars est élevé. Vous avez donc dû lui lécher les hémorroïdes! comment auriez-vous obtenu autant de chars? " On peut y voir un mépris radical pour la réussite matérielle, les honneurs et le pouvoir, une critique de l'opportunisme et de la flatterie, de la soumission et de l'avilissement, c'est-à-dire l'avilissement de l'âme. Ce passage montre que Zhuangzi n'est pas un pacifiste au sens sentimental du terme, si possible il évite les conflits, mais si besoin est ses

paroles sont tranchantes comme des lames, et il utilise la violence verbale pour dénoncer la corruption morale et la servilité. Pour lui, la véritable vertu ne réside pas dans la douceur ou la soumission, mais dans l'authenticité et l'intégrité. Son ironie est une forme de combat, une guerre spirituelle contre l'hypocrisie et la dégradation. Il ne frappe pas les corps, mais il blesse les illusions, son discours acéré rétablit une hiérarchie des valeurs, car mieux vaut encore offenser les puissants que les flatter. Sa "violence " n'est pas de la cruauté, mais la rigueur nécessaire de la vérité.

Sur ce point, on peut opposer Zhuangzi à Laozi, car ce dernier est prescripteur: il veut corriger le monde par le retour au Dao, visant à rétablir l'harmonie entre le Ciel, la Terre et les êtres hu-Il parle au roi, il conseille le prince, il mains. imagine des villages tranquilles, une humanité pacifiée, une civilisation modeste. Zhuangzi, lui, se moque de toute prétention à gouverner ou corriger le monde, il rit des rois, des moralistes, des stratèges, même des sages qui veulent faire le bien. Il ne donne pas de leçon de politique, il se réfugie dans la fable, l'absurde, le paradoxe. Pour lui, le monde est ingérable, changeant, chaotique, et la paix véritable ne viendra jamais d'un ordre social, mais d'un détachement intérieur, d'une désidentification profonde. Il est non-interventionniste. il ne cherche pas à établir une société meilleure. Il

cherche à vivre en marge, en danse, en écoute avec l'indicible.

## Une morale paradoxale

L'immoralisme de Zhuangzi Périodiquement. Zhuangzi est accusé tour-à-tour de cynisme, de scepticisme, de relativisme ou d'immoralisme. Il nous semble que cette dernière accusation " mérite une certaine attention. Certes. l'accusation d'égocentrisme semble plausible si on juge Zhuangzi avec des critères confucéens ou même laotziens qui valorisent l'engagement social. Laozi s'adresse au prince pour une " gouvernance nonagissante " (wuwei), prônant le retrait, la discrétion et la confiance dans l'ordre spontané du Dao, le citoyen doit donc se faire petit, humble, éviter les excès, les ambitions, les désirs, afin de ne pas troubler l'équilibre du monde. Confucius s'implique pleinement dans la cité, multipliant les conseils, les rites, les devoirs et les fonc-

tions, que tous doivent intégrer. Le premier cherche à désamorcer l'intervention humaine pour laisser advenir l'équilibre naturel ; le second s'efforce d'ordonner la société par une sagesse incarnée, des rôles hiérarchisés et une éthique relationnelle stricte. Pour Laozi, le monde se dérègle à force de vouloir le corriger. Pour Confucius, il se perd faute de cadre, d'exemple et de vertu active. Ainsi, l'un se méfie de l'engagement, l'autre en fait une exigence morale. Zhuangzi est plus radical : il refuse la scène politique comme espace de transformation véritable. Là où Confucius valorise l'engagement moral dans la société, et où Laozi propose une réforme indirecte du pouvoir par la sagesse discrète, Zhuangzi se moque de toute prétention à gouverner ou à redresser le monde. Il récuse à la fois les rites confucéens et les stratégies du sage. lui, admettre l'ordre social, c'est déjà se laisser piéger par les illusions de l'utile, du bien commun ou de la vertu publique. Le véritable sage, selon lui, ne cherche ni à réformer les institutions ni à conseiller les puissants : il cultive sa liberté intérieure, s'accorde au souffle du Dao, et laisse les choses suivre leur cours. Loin de la cour, loin des charges, il choisit l'errance, la non-appartenance, et parfois même la folie, comme formes suprêmes de lucidité.

**Une responsabilité cosmique** Ainsi, face à l'accusation d'irresponsabilité, Zhuangzi répondrait probablement que son approche est précisément la plus responsable, car elle reconnaît l'impossibilité de contrôler le monde extérieur et choisit de travailler sur la seule chose qu'on peut vraiment transformer : soi-même. Cette apparente irresponsabilité est en fait une critique des systèmes politiques autoritaires, de d'une quelconque intervention des dirigeants, et une confiance dans l'ordre spontané du Dao. Sa position est cohérente avec sa métaphysique de transformation perpétuelle. Il propose en quise de conseil aux " puissants " comme à tout un chacun, de pratiquer " jeûne du coeur ", qui consiste à suspendre les attachements émotionnels excessifs, à se défaire volontairement des désirs, des nostalgies ou des rancoeurs qui saturent l'espace intérieur, une discipline de dépouillement affectif qui vise à retrouver une clarté d'âme et une disponibilité à l'essentiel. Or cette ascèse n'est pas un repli égoïste, mais une condition préalable à une action authentiquement juste. Zhuangzi ne nie pas la responsabilité, il la redéfinit en profondeur. Son noninterventionnisme n'est pas de l'indifférence, mais un respect radical de l'autonomie du monde naturel et humain.

C'est pourquoi il refuse catégoriquement pour luimême tout poste officiel, comme dans l'anecdote où il décline l'offre du roi de Chu. Il considère la

politique comme un jeu dangereux et aliénant, un sacrifice qui use l'individu pour une cause vaine, ce qui peut en effet sembler être un désintérêt égoïste pour le bien commun. Mais en réalité il accorde une priorité absolue à la liberté intérieure. Son unique objectif est la préservation et l'épanouissement de sa propre tranquillité d'esprit. La sagesse est une affaire strictement personnelle. Il ne cherche pas à " sauver le monde ", ni à convertir les autres, il accorde une priorité à la réalisation individuelle qui peut passer pour de l'égocentrisme. Cela passe pour une Indifférence apparente face aux valeurs morales, un manque de respect, comme lorsqu'il chante lors de la mort de sa femme, une indifférence aux conventions sociales et même aux émotions convenues, une attitude qui peut être percue comme une irresponsabilité affective et sociale.

Libération individuelle Mais on peut répondre que cette accusation d'égocentrisme est un contresens, car toute la philosophie de Zhuangzi vise à défaire l'ego, le " moi " séparé et crispé, et non à le renforcer. Le " jeûne du coeur-esprit " est précisément une pratique destinée à " vider le moi ". Il raconte l'exemple du sculpteur sur bois Qing, qui voulait sculpter un support pour cloche. Il a d'abord purifié son esprit par le jeûne et la discipline mentale, en abandonnant toutes les distractions, les récom-

penses, les jugements et même son propre corps. Puis il est entré dans la forêt avec une concentration parfaite et a laissé la forme naturelle du bois lui révéler la forme du support de cloche. Son savoirfaire est devenu un acte d'unité entre son talent et les qualités inhérentes au bois, comme s'il était guidé par un esprit qui le dépassait.

Ainsi la sagesse consiste à s'identifier au flux du Dao, pas à ses intérêts personnels étroits, ce qui est une antithèse radicale de l'égocentrisme. Pour lui, la seule responsabilité authentique n'est pas envers la société des hommes, mais envers le principe vital de l'univers, aussi agir contre sa nature pour se conformer à des attentes sociales est une trahison de cette responsabilité ontologique, une morale métaphysique qui transcende la morale sociale, plus conventionnelle et arbitraire. L'homme véritable est " responsable " de préserver l'unité et la spontanéité en lui. En restant fidèle à sa nature, il contribue, sans même le vouloir, à l'harmonie du tout, car la véritable morale ne repose pas sur des normes extérieures ou des devoirs imposés, mais sur une adéquation intime avec le Dao. Ce qui est vraiment bon pour soi, non pas ce qui flatte l'individu, satisfait ses désirs primaires ou des attentes sociales, mais ce qui harmonise l'individu avec sa propre nature profonde, coïncide avec l'ordre du cosmos. Le bien véritable n'est donc pas un bien éthique au sens confucéen, mais un bien ontologique : ce qui permet à l'être de suivre sa voie propre, de s'accorder spontanément avec le flux du monde. Agir ainsi, en écho à sa propre nature, c'est contribuer, sans même y penser, à l'harmonie de l'univers.

Il n'y a donc pas, chez Zhuangzi, de séparation entre le bien pour soi et le bien universel : être fidèle à l'élan du Dao en soi, c'est de fait oeuvrer au Tout. De surcroît, corriger le monde de l'extérieur est une violence, alors que s'harmoniser avec lui de l'intérieur est une véritable forme d'influence non coercitive. Son " irresponsabilité " apparente est en réalité une critique de la prétention humaine à pouvoir " gérer " ou " améliorer " le monde, car il nous rappelle que nous ne sommes qu'une partie infime d'un cosmos bien plus vaste. Vouloir " sauver " ou " corriger " le monde est surtout une manifestation d'orqueil. La véritable humilité est de reconnaître notre place et d'agir avec discrétion, sans perturber l'ordre naturel, ce qui constitue une critique radicale de l'orgueil " humaniste ". Alors que Laozi peut être considéré comme un " stratège mystique " qui pense la bonne gouvernance, que Confucius est un " législateur moral " qui pense l'ordre social fondé sur les rites et la vertu relationnelle, Zhuangzi est un " anarchiste spirituel " qui pense la libération individuelle. On ne peut l'accuser d'égocentrisme et d'irresponsabilité dès lors en effet que l'on considère que la responsabilité suprême est un engagement socio-politique au sens conventionnel. Mais

pour Zhuangzi, cette forme d'engagement est une aliénation. Sa responsabilité est d'ordre éthique et cosmique : préserver la vie et la spontanéité en soi, ce qui est la contribution la plus authentique possible à l'harmonie du tout. C'est une philosophie qui libère de l'anxiété d'avoir à " changer le monde " pour se concentrer sur la seule transformation qui soit vraiment à notre portée : celle de notre propre perception et de notre manière d'être au monde. En cela, elle n'est pas irresponsable, mais profondément apolitique, voire anti-politique, et étrangement d'une radicale modernité.

Critique du confucianisme Dans les pages colorées et subversives du Zhuangzi, la figure de Confucius est omniprésente, mais presque toujours déplacée, retournée, moquée ou transfigurée. Si Laozi critique la morale confucéenne en tant qu'excès de codification et d'intervention, Zhuangzi va plus loin : il en dévoile le caractère artificiel, superficiel et parfois hypocrite. Pour lui, l'homme de bien confucéen (junzi), tout rempli de vertus proclamées, piété filiale, respect des rites, justice ou loyauté, n'est souvent qu'un acteur social, un masque convenu, une construction rigide qui trahit le mouvement vivant du Dao. Il compare les hommes encadrés par la morale confucéenne à des poissons hors de l'eau, et il conclut : " De la même façon, plutôt que d'avoir

à vanter les mérites des saints rois et de stigmatiser la conduite des tyrans, ne serait-il pas plus judicieux pour les hommes de les oublier les uns et les autres, et de suivre leurs penchants naturels?" Le vouloir moral est en fait un viol du vivant.

La morale, pour Zhuangzi, fait le mal par son désir de produire le bien: "Le mal que génère le désir d'accomplir le bien "révèle que le souci de bien agir engendre parfois des attitudes supérieures, vaniteuses, et finalement plus destructrices que le chaos lui-même. Cela nous rappelle quelque peu la formule de Nietzsche: "Les gens de bien me répugnent, non pas parce qu'ils font le mal, mais parce qu'ils n'ont pas honte de le faire : leur justice elle-même est d'autant plus froide qu'ils se croient justes."

Zhuangzi manifeste une méfiance vis-à-vis de la morale comme instrument de pouvoir social, où le bien prend la forme d'une vertu exhibitionniste, d'une quête de respectabilité, voire d'une manière d'humilier l'autre sous couvert d'altruisme. Il voit dans ces comportements le germe de conflits: sitôt qu'on impose des codes, on produit immanquablement leur contraire, le mal. Vouloir ordonner, c'est déjà exclure, juger, séparer, et donc entrer dans l'artifice et l'hypocrisie. La "bonté confucéenne "est vue comme dangereuse: elle pousse à la domination par la vertu, à la volonté de sauver autrui con-

tre son gré, et, à l'extrême, à générer la souffrance nécessaire pour justifier la position de sauveur.

Ce que Zhuangzi dénonce, ce n'est pas la morale en soi, mais la prétention à figer le bien dans des normes universelles et des comportements obligés. Il tourne en dérision l'attachement confucéen aux rites funéraires, aux pleurs codifiés, aux gestes répétitifs. Il montre que la vertu authentique ne se proclame pas, ne s'enseigne pas par des règles, mais se manifeste spontanément lorsque l'être est en accord avec le Dao. Là où Confucius voit la morale comme un pilier de civilisation, Zhuangzi y voit un piège : celui de se conformer au regard d'autrui, de sacrifier son être propre pour coller à une image.

L'un des reproches fondamentaux de Zhuangzi à l'égard du confucéisme est sa raideur. Il impose à tous une forme unique de vie bonne, ignorant les différences de nature, de situation, de tempérament. En prônant des vertus publiques, il suscite la dissimulation : chacun apprend à paraître juste, plutôt qu'à être en paix. La morale devient alors non plus un chemin intérieur, mais une discipline du paraître. Pire encore, elle favorise les faux sages et les flatteurs, ceux qui excellent à jouer les rôles attendus sans pour autant cultiver la moindre sagesse véritable.

Ainsi Zhuangzi se moque du gouvernant qui prétend faire le bien du peuple sans même comprendre le mouvement du ciel et de la terre. Le moral-

iste confucéen, dans son obsession de l'ordre et de la hiérarchie, oublie l'essentiel : la transformation perpétuelle des choses, l'imprévisibilité de la vie, et le fait que vouloir bien faire est souvent le moyen le plus sûr de nuire. En cela, il ne se contente pas de critiquer le confucéisme : il en révèle la racine pathologique. Ce n'est pas tant la morale qui est en cause, mais l'usage qu'en font ceux qui veulent contrôler, enseigner, imposer. Par son humour, ses paradoxes et son qoût pour l'inattendu, il nous invite à nous méfier des belles paroles, des visages sévères et des hommes trop vertueux. Car souvent, derrière cette facade se cache la peur du chaos, la peur de soi, la peur de vivre sans appui. Or il nous invite à danser avec le chaos plutôt que le combattre, car la paix qu'il incarne est intérieure, existentielle, et non circonstancielle. Pour lui, le monde est ingérable, changeant, chaotique, et la paix véritable ne viendra jamais d'un ordre social, mais d'un détachement intérieur, d'une désidentification profonde. La sagesse véritable commence, selon lui, lorsque l'on cesse de chercher à se justifier. Dans son idéal, aucune morale positive ne doit se substituer au naturel. Le sage taoïste n'est ni bon, ni mauvais: il est, tout simplement, et s'adapte aux circonstances comme le dragon ou le serpent qui changent de forme selon le temps et le lieu.

## Une raison sans dogme

Critique de la raison Zhuangzi n'est pas un rationaliste au sens occidental classique du terme. Il ne construit pas de système philosophique rigoureux, ni de syllogismes enchaînés comme on peut le trouver chez Aristote ou Descartes. Pourtant, il utilise tout de même la raison, mais d'une manière subtile, indirecte, souvent poétique, mais toujours profondément philosophique. Il ne nie pas la raison, il la dépasse ; il ne la rejette pas, il la libère.

Dans plusieurs passages du Zhuangzi, on trouve une critique des logiques rigides, des certitudes intellectuelles, des discours moraux prétendant dire le vrai, le juste, le bon. Selon lui, ceux qui veulent fixer les distinctions, par exemple entre le bien et le mal, se perdent dans les détails et oublient l'essentiel. Aussi l'homme sage ne se laisse pas enfermer par les mots, car les mots peuvent dire beaucoup, mais ils restent superficiels. Mais Zhuangzi ne se contente pas de poser des limites, il joue avec elles, il les contourne par des images, des contes absurdes, des dialogues inattendus. Pour lui, la raison

devient dangereuse lorsqu'elle sert à imposer une vérité unique et catégorique, elle devient tyrannique lorsqu'elle croit tout comprendre, car elle oublie alors qu'elle n'est qu'un outil, pas une finalité.

Il a une vision paradoxale de la raison, il l'utilise souvent contre elle-même, comme un miroir déformant qui révèle ses propres limites. Aussi n'utilise-til pas la logique formelle, il préfère poser des guestions que la logique seule ne peut résoudre. Il invite à une forme de raison ouverte, capable de vivre avec le doute, le flou, l'inconnaissable. Il emploie la raison non pour bâtir, mais comme outil de déconstruction, pour démolir les illusions du savoir absolu. Il montre que ce que nous appelons " raison " est souvent conditionné par notre culture, que nos catégories, comme bien et mal ou vrai et faux sont relatives et circonstancielles. De surcroît, la rationalité peut devenir tyrannique lorsqu'elle prétend tout expliquer. En cela, il partage une intuition proche de certains penseurs modernes comme Nietzsche ou Foucault, qui voyaient aussi dans la raison une force ambiguë, capable de libérer mais aussi d'enfermer. Il propose une sagesse fluide, où la raison n'est pas reine, mais complice.

**Raison analogique** Il propose une rationalité poétique et figurative, aussi préfère-t-il l'analogie à la déduction, la métaphore au concept, le récit à la

théorie. Ceci ne veut pas dire qu'il ignore la raison, car il utilise plutôt une autre forme de rationalité : celle qui relie les phénomènes entre eux. Il identifie les structures, les rythmes, les transformations, ce qui constitue une rationalité organique, fluide, cohérente, mais non rigide. On peut nommer cela une approche holistique, organique, transversale ou relationnelle, où l'esprit ne découpe pas le monde en compartiments étanches, mais perçoit les liens invisibles entre les choses, car il pense que toute chose, toute idée, peut se transformer, évoluer, prendre une autre forme. Prenons quelques exemples.

Zhuangzi parle d'une "veilleuse "qui se transmet et semble ne jamais s'épuiser. Il se réfère au principe de combustion qui se perpétue tant qu'il y a du combustible. Le feu se nourrit du bois, mais le bois n'est pas le feu, ainsi la flamme est une transformation continue. Zhuangzi utilise cette image pour décrire la continuité dans la transformation. La vie, la conscience ou l'énergie ne sont pas des entités fixes, mais des processus relationnels qui se perpétuent en changeant de forme. C'est une rationalité "organique "qui perçoit les flux et les transformations plutôt que des substances stables.

Confucius observe un homme nager avec une aisance parfaite dans des torrents extrêmement dangereux. Le nageur explique qu'il ne lutte pas contre le courant, car il " naît avec le tourbillon et remonte avec le remous ". Il épouse parfaitement

le mouvement de l'eau, sans volonté personnelle qui s'y oppose. Ce n'est pas une technique de nage, mais une intelligence kinesthésique et contextuelle. La sagesse n'est pas une série de règles, comment battre des bras ou des jambes, mais la capacité à discerner et à s'harmoniser avec la structure dynamique et mouvante d'une situation.

Huizi le logicien possède une gourde géante qu'il trouve si grosse qu'il la pense inutile et la brise. Zhuangzi lui reproche sa stupidité et son mangue d'imagination : " Pourquoi n'as-tu pas fait d'elle un grand radeau pour voguer sur les rivières et les lacs? Tu t'es plaint qu'elle était trop grosse et encombrante, mais tu n'as pas su voir l'ampleur de son utilité. " Face à la logique utilitaire et étroite de Huizi, qui présuppose qu'une gourde doit être un contenant de liquide, Zhuangzi oppose une pensée qui s'articule par la fonction potentielle et le rapport à l'environnement. La "solution "n'était pas de modifier l'objet ou de l'abandonner, mais de changer le contexte dans lequel on l'utilise. C'est une rationalité qui cherche les relations efficaces entre un objet et son contexte, et non une raison qui impose une fonction rigide.

L'ombre d'un homme se plaint à l'homme luimême : " Tout à l'heure vous vous déplaciez, maintenant vous vous arrêtez ; tout à l'heure vous étiez assis, maintenant vous vous levez. Pourquoi donc cette absence d'indépendance et de constance ? " L'ombre elle-même est ensuite interrogée par la "pénombre ", qui lui reproche la même dépendance. Zhuangzi utilise cette fable pour montrer que toute existence est relationnelle et interdépendante, mobile, rien n'est absolument autonome. L'idée d'un "soi "indépendant est une illusion. Notre être est comme l'ombre, il est défini par ses multiples relations. C'est une rationalité qui pense en termes de systèmes et d'interdépendances, et non d'entités isolées.

Ces divers exemples montrent que la "raison "selon Zhuangzi est un art de discerner les connexions, les processus et les potentiels qui échappent à une logique essentialiste de classification et de fixation.

Critique de l'intellectualisme Zhuangzi tourne en dérision l'intellectualisme, cette tendance à découper le réel à coups de concepts, à le compliquer pour mieux le dominer, et nul n'incarne mieux cette obsession que Huizi, son compagnon de joute préféré, qui adore les subtilités logiques et les distinctions infinies. Il veut démontrer, argumenter, définir. Zhuangzi, l'écoute, puis sourit, il ne réfute pas frontalement, il raconte une histoire, une histoire de vent, de poissons, d'arbres inutiles, autant de fables qui montrent l'inanité de la pensée qui s'enferme dans ses propres filets. Huizi croit

éclairer, mais Zhuangzi parle d'une autre lumière : " l'illumination de l'évidence ", cette clarté simple qui émerge quand on cesse de forcer la pensée, quand on laisse les choses apparaître comme elles sont, sans les contraindre dans des catégories.

À force de vouloir savoir, on finit par ne plus rien voir. L'obsession des distinctions engendre une cécité subtile, car on croit comprendre, mais on s'éloigne: le réel n'a pas besoin de justification, il demande de l'attention, non une explication. Il s'agit de revenir à une forme de simplicité vive, non comme ignorance, mais comme transparence, car le Dao ne se comprend pas, il s'éprouve, et le sage ne disserte pas, il vit. Mais Zhuangzi n'est pas un ennemi de la pensée ni un apôtre de l'anticonceptualité. Il travaille bel et bien sur des concepts, comme on le voit dans les passages subtils sur l'ombre, la pénombre, la causalité, l'identité, le langage, etc. Lui aussi manie les idées, explore des notions abstraites comme la relativité du langage. des tensions entre nom et réalité. Mais il travaille autrement, non pas pour figer ou clore, mais pour ouvrir, ébranler, déplacer. Il le fait non pour produire un système ou imposer un dogme, mais pour desserrer l'étreinte que les concepts exercent sur notre perception. Il ne s'oppose pas à la pensée, mais à la pensée qui s'auto-idolâtre, qui systématise, il ne rejette pas les distinctions, mais celles qui prétendent épuiser le réel. Là où Huizi, par son amour

des classifications infinies, finit par tourner en rond dans sa propre logique, Zhuangzi utilise le concept comme on utiliserait un radeau : pour traverser, non pour s'y fixer. C'est pourquoi sa critique de l'intellectualisme n'est pas un appel à l'ignorance, mais à une pensée fluide, souple, légère. Une pensée qui éclaire, non qui enferme, une pensée qui se défait elle-même quand elle a servi, comme le doigt qui montre la lune, mais ne s'y attarde pas. Zhuangzi ne veut pas que l'on pense moins : il veut que l'on pense mieux, à partir du monde, en dialogue avec l'expérience, et non contre elle. Son " illumination de l'évidence " ne contredit pas la réflexion, elle en est l'aboutissement, lorsqu'enfin, le concept cesse de faire obstacle à la vue. Si on veut l'opposer à Socrate, on peut dire que Socrate veut clarifier tandis que Zhuangzi veut libérer, que Socrate cherche à définir tandis que Zhuangzi veut désorienter pour mieux redécouvrir. Bien tous deux comprennent l'importance du passage par la confusion et le dépassement de soi. Il invite à une rationalité fluide, capable de voir les contradictions, de rire d'elle-même, de comprendre que la vérité est multiple, changeante, vivante, c'est-à-dire utiliser la raison sans s'y laisser enfermer.

**Défaire le concept** Zhuangzi pense sans emprisonner. Il parle, mais ne cherche pas à figer. Il

philosophe, sans vouloir établir une doctrine. Ce paradoxe apparent traverse toute son oeuvre : il emploie des mots, des images, des raisonnements, mais pour miner les certitudes que le langage fabrique. Il critique le savoir des lettrés, la prétention des sages, l'arrogance des moralistes, et il use d'allégories, de dialogues et même d'arguments subtils pour nous entraîner ailleurs. Chez lui, le concept n'est pas roi, il est un outil provisoire, un leurre fécond destiné à se dissoudre une fois son effet produit.

L'essentiel n'est donc pas d'expliquer le Dao, mais de s'accorder à lui, une idée qui peut être considérée difficile à saisir. S'accorder au Dao sans pouvoir l'expliquer suppose un autre mode de rapport que celui du concept. Expliquer, c'est saisir, définir, enfermer dans des mots : or le Dao échappe à cette capture. Mais cela ne signifie pas qu'il soit inaccessible. On peut le vivre, comme on vit la musique sans savoir la solfier, comme on danse sans nécessairement décrire chaque pas. L'accord avec le Dao est de l'ordre de l'attention et de l'ajustement. Zhuangzi montre que le sage n'impose pas sa volonté au monde : il écoute ses rythmes, suit les transformations, se laisse traverser par les changements. Le cuisinier Ding découpe le boeuf sans effort, non parce qu'il connaît une théorie, mais parce qu'il a appris à sentir les interstices invisibles. L'accord ne se pense pas, il se pratique, car c'est en se laissant modeler par le réel que

l'on devient en harmonie avec lui. Or Zhuangzi nous offre différentes pistes pour cela. Cela se travaille en cultivant le wuwei, en développant la souplesse de l'esprit, en embrassant la perspective multiple, ou en pratiquant le jeûne du coeur. Ainsi, ne pas expliquer, ce n'est pas ignorer, mais simplement reconnaître les limites du langage. L'explication fige, tandis que l'accord épouse. On ne comprend pas le Dao par des définitions, mais par un art de vivre, une disponibilité, une plasticité.

Là où Confucius codifie, où Socrate tente de définir, Zhuangzi déconstruit. Il n'invite pas à conceptualiser le Dao, il refuse même que l'on tente de le penser comme un objet stable ou connaissable. Le Dao ne se comprend pas, il se vit. Il se devine dans les interstices du langage, dans les silences, dans les métamorphoses du vivant. Vouloir le saisir, c'est déjà le trahir. C'est pourquoi Zhuangzi multiplie les images paradoxales, les récits absurdes, les histoires de poissons, d'êtres difformes ou de papillons. Il ne veut pas convaincre, mais éveiller, déstabiliser, désapprendre. Et pourtant, il pense. Il produit une pensée rigoureuse, mais organique, non linéaire. Une pensée du flux, du changement, de l'indétermination. Il n'abolit pas la raison, il la libère de ses prétentions classificatoires et normatives. Il montre que la rationalité peut devenir prison, si elle oublie qu'elle est elle-même un produit du vivant, de la perspective, du langage.

invite à une autre forme de lucidité : celle qui ne s'accroche pas, qui ne prétend pas nommer l'ultime, mais qui se tient disponible, légère, accordée à la transformation du réel. Zhuangzi ne méprise donc pas le concept : il le retourne, il le vide, il le tord jusqu'à ce qu'il cède. Car ce n'est qu'en désossant le langage qu'il devient possible de rencontrer ce qu'aucun mot ne saurait contenir. Une raison sans rigidité, un savoir sans prétention, une parole qui conduit au silence, voilà l'art du penseur qui parle pour faire oublier les paroles.

Quand on observe la manière dont la philosophie est généralement enseignée en Occident, en particulier dans le cadre académique, elle se présente comme un ensemble de contenus et de compétences. Les étudiants sont censés maîtriser les doctrines de Platon, de Descartes ou de Kant, et acquérir des techniques de logique, d'analyse et de précision argumentative. La philosophie y apparaît comme une discipline, un artisanat conceptuel, où apprendre signifie connaître des théories et pratiquer des règles de raisonnement. Zhuangzi propose tout autre chose, il ne transmet pas de doctrines à mémoriser, ni de méthodes à répéter. Son écriture met en scène des expériences qui cultivent des attitudes : ouverture au paradoxe, humour face au sérieux, souplesse là où les distinctions rigides s'effondrent, détachement à l'égard du dogme et de l'identité de l'esprit. Ce qu'il offre n'est pas du savoir ni des compétences, mais une manière d'habiter la pensée, une posture de l'esprit qui permet la transformation intérieure. Ainsi, là où la philosophie académique enseigne quoi penser, comment analyser et construire une argumentation, Zhuangzi enseigne comment laisser la pensée advenir, ce qui implique savoir demeurer en mouvement, accueillir l'incertitude, rester en permanence surpris, vivre la question plutôt que se précipiter vers la réponse. Sa philosophie n'est pas un entraînement au contenu ni à la technique, mais une école de disposition intérieure.

Zhuangzi, certes, travaille avec des concepts, il les produit, il les façonne, il en joue, mais il ne les laisse jamais se figer en dogme. Ses concepts sont vivants, provisoires, mobiles, ils ressemblent à ce qu'il appelle des " mots comme des pièges à poissons " : utiles pour attraper du sens, mais bon à jeter une fois la prise effectuée. En effet, Zhuangzi théorise, sur le Dao, la transformation, la perspective, le langage, etc., mais sa manière de traiter les idées n'est pas de les présenter comme un contenu à posséder ou à répéter, plutôt comme des instruments destinés à desserrer l'emprise de la pensée figée et à induire une expérience fluide de pensée. Il montre comment un concept peut être à la fois tranchant et ironique, éclairant et autodéstabilisant. En ce sens, son oeuvre n'est pas opposée à la pensée conceptuelle, mais elle propose un rapport singulier aux concepts : jamais de

révérence, toujours du jeu, toujours une disponibilité à les laisser se dissoudre lorsqu'ils s'incrustent. C'est aussi de la philosophie, inhabituelle pour nous, mais une philosophie qui rit d'elle-même.

Chez Zhuangzi, s'il existe un impératif intellectuel et moral, il prend la forme paradoxale d'une disponibilité intérieure. Il ne s'agit pas de suivre une règle, un devoir ou une norme universelle, mais d'être pleinement ouvert au réel, à ses transformations, à ses imprévus. La vertu véritable ne réside pas dans l'application rigide d'un principe, mais dans une souplesse de l'âme, une capacité à s'ajuster aux circonstances sans se fixer à soi-même une identité rigide ou un but absolu. Être disponible, c'est renoncer à la maîtrise, à l'arrogance du savoir, pour entrer dans une forme de résonance avec le Dao. Cette éthique de la disponibilité n'est ni relâchement ni indifférence: elle exige au contraire un haut degré de conscience et de dépouillement. Car seul celui qui ne s'agrippe à rien peut réellement accueillir ce qui vient, et agir avec justesse, sans forcer.

## L'égalité de toutes choses

**Déconstruction des distinctions** Le chapitre 2 du Zhuangzi, "De l'égalité des choses "(齊物論, Qí wù lùn), est le chapitre le plus long et le plus fondamental sur le plan philosophique. Zhuangzi y développe l'idée que toutes les distinctions que nous faisons, entre le bien et le mal, le vrai et le faux, la vie et la mort, soi et autrui, sont des constructions arbitraires de l'esprit humain et non des réalités absolues. Il arque que puisque toute chose est une manifestation éphémère et changeante du Dao, toutes les perspectives et tous les êtres sont fondamentalement égaux. Le but du sage est de dépasser le point de vue limité et égocentrique habituel, qu'il illustre par plusieurs exemples que l'on retrouve dans diverses parties de l'ouvrage. La Grenouille au fond du puits, archétype de l'ignorance satisfaite et de la perspective étroite. Le Moineau qui se moque de Peng car il est incapable de comprendre ce qui les dépasse. Le Singe en colère, qui se fait manipuler par son dresseur à cause de son attachement aux apparences et aux noms. Ils s'opposent à d'autres

figures libérées. Comme l'oiseau Peng, doté d'une taille inimaginable, dont le vol s'élève à une hauteur vertigineuse et parcourt des distances infinies. Il symbolise l'esprit du sage qui a transcendé les petitesses et les distinctions conventionnelles pour adopter le point de vue de la Voie. Ou l'arbre inutile, si tordu et noueux qu'aucun charpentier n'en veut. Il représente la libération des critères utilitaires du monde. Ainsi s'agit-il d'atteindre la perspective supérieure et unifiée du Dao, d'où " les dix mille choses ne font qu'un ", où tout ce qui existe a de fait sa propre raison d'être et sa propre légitimité, libérant ainsi l'esprit du débat stérile et de l'angoisse.

Il nous propose d'ailleurs une pratique concrète pour ce faire : le " jeûne du coeur-esprit ". Il s'agit de vider l'esprit des savoirs et des préjugés, des désirs égocentriques et des connaissances partielles qui nous encombrent et obstruent la perception. Le jeûne du coeur s'oppose à la pensée discursive et égocentrique, aux jugements binaires, et à la volonté de contrôle. Il s'oppose à la raison calculatrice, aux émotions égocentriques, et à la volonté d'agir. Un esprit " vide " comme un miroir peut alors refléter impartialement toutes les choses sans les déformer. Ou bien l'oubli, car pour atteindre l'unité, il faut " oublier " les distinctions, oublier la frontière entre le bien et le mal, entre soi et autrui, et finalement, oublier même le Dao

lui-même. "S'asseoir et tout oublier "est un oublier libérateur, qui permet à la spontanéité naturelle (ziran) de chaque être de s'exprimer.

Le respect ontologique Dans les récits de Zhuangzi, il n'est pas rare qu'un homme parle à un crâne, qu'un homme difforme soit honoré, ou qu'un oiseau inconnu devienne l'égal d'un roi. Chez lui, toutes les formes d'existence ont leur dignité, indépendamment de leur apparence, de leur utilité, ou de leur conformité aux critères humains. L'univers n'est pas hiérarchisé selon la puissance, la beauté ou la rationalité. Il est traversé par une unité vivante, profonde, qui relie les insectes et les étoiles, les fous et les sages, les sages et les poissons.

Dès lors, Zhuangzi invite à une déconstruction radicale des frontières entre les êtres, entre les espèces, entre les États. Il ne s'agit pas d'un égalitarisme abstrait, mais d'un ressenti direct de l'interconnexion, d'un respect ontologique pour tout ce qui existe, parce que tout participe du Tao, et rien n'en est exclu. Ainsi toutes les formes de vie ont leur valeur, et pour montrer cela il nous propose des personnages étranges. Le cochon qui préfère rester dans la boue plutôt que dans un enclos propre. Un cheval boiteux, impropre à la guerre, qui peut brouter en paix. Un homme sans talent qui de ce fait peut être libre.

Le coq de combat qui ne réagit pas plus qu'un coq en bois.

Zhuangzi se méfie des catégories utilitaristes, de la tendance humaine à n'accorder de valeur qu'à ce qui sert, à ce qui brille, à ce qui performe, et donc hiérarchise. Il renverse la logique dominante : l'inutile devient précieux, le marginal devient exemplaire. C'est ainsi que dans ses textes, la "normalité "humaine est constamment questionnée. L'intelligence, la beauté, la force ne sont pas des critères de supériorité. Un animal, une plante, un vieillard sénile peuvent avoir accès au Tao tout autant que le plus brillant des érudits, car le vivant n'a pas besoin d'être conforme pour être valable.

Critique des hiérarchies Comme nous l'avons vu, ce renversement des valeurs conduit à une critique implicite mais radicale de toutes les hiérarchies sociales. Les distinctions entre maître et élève, noble et roturier, homme et femme, humain et nonhumain, sont dénoncées comme constructions arbitraires. Elles nous éloignent de la simplicité du Tao, qui ne classe pas, ne juge pas, ne compare pas. Ainsi le sage ne cherche pas à dominer les autres, ni à se distinguer, et il se retire du jeu social, non par mépris, mais par lucidité. Il comprend que le besoin de supériorité est un symptôme de séparation, car on ne cherche à être au-dessus des

autres que lorsqu'on a perdu le lien avec l'unité du tout. L'humilité n'est pas ici vertu morale, mais reconnaissance d'un fait ontologique : personne n'est supérieur à personne, rien n'est supérieur à rien, car toutes les entités participent du même souffle vital.

Cette critique vise aussi la morale rigide, les lois absolues, les jugements binaires. Zhuangzi ne dit pas que tout se vaut dans un relativisme flou, il affirme simplement que chaque chose a son point de vue propre, sa manière d'exister, de sentir, de comprendre, et qu'aucun point de vue ne peut prétendre les englober tous. En cela il nous rappelle la monade de Leibniz, où chaque entité capture la totalité du monde dans une perspective particulière. Il propose une cosmologie de la coexistence, où l'humain n'est pas centre, mais partie. Où la montagne, l'oiseau ou la pluie ont autant de légitimité à être que l'individu le plus savant, car il s'agit de sortir de l'illusion de maîtrise, pour entrer dans une écoute du monde, dans une participation.

Cette égalité de toutes choses ne signifie pas l'uniformité. Chaque être est unique, singulier, différent. Mais cette différence n'est pas hiérarchique, elle est une farandole. Le monde est un orchestre sans chef, une forêt sans plan, un fleuve sans origine, où chacun joue sa note, sa tonalité, sa forme d'être, et voir cette unité dans la diversité, c'est accéder à une sagesse sans domination. Cela nous rappelle la fameuse citation de Laozi : " Le Dao engendre Un,

Un engendre Deux, Deux engendre Trois, et Trois engendre les dix mille êtres. " Ainsi la grandeur n'est pas dans l'élévation, mais dans l'accord, et cet accord ne passe pas par la contrainte, mais par le respect de la vie en toutes ses formes.

Le pivot du Dao Comme " outil " du dépassement des oppositions, Zhuangzi nous propose le " pivot du dao " : Au lieu de prendre parti dans un débat, le sage se place sur ce point central d'où, il peut observer comment tous les points de vue " vrais " et " faux " s'engendrent mutuellement et se relativisent les uns les autres. Il ne s'agit pas de trouver une autre vérité, mais de dépasser l'opposition binaire elle-même en remontant à l'unité des choses. avant la " bifurcation ", en amont de toute opposition. Nos catégories de pensée et de jugement sont illusoires car elles dépendent toujours d'un point de vue limité. Ainsi l'exemple du poisson dans l'eau montre que ce qui est un milieu de vie idéal pour l'un, le poisson, serait la mort pour un autre, l'humain. Il n'y a pas de "bonne "condition en absolu. L'exemple du " savoir du vent " va plus loin, où Zhuangzi explique que le vent souffle différemment à travers les innombrables trous et fissures de la terre, produisant une infinité de sons. Chaque orifice, un arbre, une roche, une porte, résonne de sa propre voix, unique et parfaite. Lequel de ces

sons est le "vrai" son du vent? Aucun et tous à la fois. Le vent unique, comme le Dao, se manifeste de multiples façons, sans qu'aucune ne puisse prétendre être la seule vérité. Ainsi, affirmer une vérité absolue comme "ceci est, cela n'est pas ", revient à n'entendre qu'un seul son et à croire que c'est là tout le vent. La sagesse est d'écouter la symphonie entière, d'entendre et d'accepter la multiplicité des perspectives sans s'attacher à une seule, afin de percevoir l'unité harmonieuse du Dao qui les englobe toutes.

Chez Zhuangzi, même l'être et le non-être ne sont jamais de simples opposés, mais des aspects complémentaires de la réalité. Il rappelle souvent que " l'être naît du non-être ". Une pièce est faite de murs et de poutres, mais c'est l'espace vide à l'intérieur qui nous permet d'y habiter. Une roue est taillée dans le bois massif, mais sans le moyeu creux en son centre, elle ne pourrait jamais tourner. Un pot est façonné par l'argile, mais c'est le vide intérieur qui le rend utile. L'existence émerge du non-existant, comme le pot est formé à partir de l'argile et du vide. Le non-être n'est pas un simple néant, mais le terrain fertile de toutes les potentialités. Le cosmos respire, et à chaque souffle, les choses naissent du rien. Affirmer seulement l'être, c'est être aveugle à l'argile en ne voyant que le pot. S'attacher uniquement au non-être, c'est ignorer la floraison du monde manifeste. Ainsi le sage demeure dans le

pivot, là où le "ceci "et le "cela "perdent leur opposition. Il sait qu'un arbre abattu peut pourrir dans la terre et donner naissance à de nouveaux champignons. Cet arbre est-il être, ou non-être, dans cette transformation constante? Il est les deux, et aucun des deux; il est le processus même, le devenir sans fin. Tel est l'axe de la Voie, où tous les contraires trouvent leur unité. Disputer de l'être et du non-être revient d'ailleurs à être un moustique essayant de porter une montagne. La véritable compréhension réside dans le flux, non dans les noms figés.

Ces exemples montrent que le non-être n'est pas absence au sens du néant, mais une présence de possibilité, un espace qui donne sens à la forme. Sans le vide, la forme est morte ; sans la forme, le vide est informe. S'accrocher à la distinction " ceci est " versus " ceci n'est pas ", c'est manquer leur interdépendance. Zhuangzi dissout cette opposition en montrant que l'utilité, la vie et la transformation naissent de leur interaction. L'être est toujours façonné par ce qui n'est pas, et ce qui n'est pas ouvre sans cesse le chemin à ce qui est. Ainsi, l'être et le non-être ne sont pas ennemis, mais partenaires dans la danse du Dao.

# Rire pour comprendre

L'humour comme méthode Lire Zhuangzi, c'est être dérouté, mais aussi sourire, et rire. Entre les dialogues absurdes, les situations invraisemblables et les retournements ironiques, on se rend vite compte que l'humour n'est pas une forme stylistique dans son oeuvre : c'est une méthode, une attitude cruciale. Là où d'autres philosophes enseignent par démonstration rigoureuse ou sermon solennel, Zhuangzi enseigne par la surprise, la déstabilisation. Mais ce rire n'est pas moquerie gratuite, il est thérapeutique, pédagogique, libérateur. Il naît du décalage entre la gravité avec laquelle nous prenons nos idées, nos certitudes, nos positions, et la légèreté avec laquelle l'univers semble en jouer. Car pour Zhuangzi, prendre les choses trop au sérieux, c'est déjà s'être éloigné du Tao.

Son humour est subtil, provocateur et paradoxal. Chez lui, rien n'est jamais vraiment sérieux, mais tout peut être pris au sérieux, autrement. Un maître vénéré devient ridicule, un roi reçoit la leçon d'un simplet, une tortue sacrée préfère patauger dans

la boue plutôt que d'être vénérée dans un temple. Ces paradoxes ne sont pas là pour choquer, mais pour désamorcer les attentes, briser les automatismes mentaux, ouvrir des failles dans les systèmes de pensée. Cet humour est souvent indirect. implicite, parfois presque invisible. Il ne repose pas sur la raillerie, mais sur la mise en scène de l'absurde, l'art du détour, le renversement du sens. Il utilise le ridicule pour révéler le faux sérieux, et l'étrange pour réveiller la pensée. Zhuangzi raconte par exemple l'histoire d'un homme qui a peur de son ombre et de ses pas. Il court pour leur échapper, mais plus il court, plus l'ombre le suit, et il finit par mourir d'épuisement. La morale en est qu'on ne peut pas fuir l'inévitable, et surtout pas soi-même. Ainsi, rire de ce personnage, c'est rire de nous-mêmes, de nos illusions, de nos peurs, de notre agitation inutile.

L'humour de Zhuangzi vise souvent les figures d'autorité: le sage prétentieux, le roi dominateur, le confucéen rigide, le moraliste dogmatique. Il tourne en dérision les moralistes et les prétentions humaines, tous ceux qui veulent ordonner le monde, prescrire des règles, définir ce qu'est le bien, ce qu'est le juste, ce qu'il faut faire ou croire. Il les prend au mot, les pousse à l'absurde, les laisse s'enfermer dans leurs contradictions, et il rit. Mais ce rire n'est pas haineux, il est libre et généreux, il n'est pas là pour détruire, mais pour désacraliser.

En se moquant des prétentions humaines, Zhuangzi nous rappelle que l'univers n'a pas besoin de nos lois pour fonctionner, ni de nos catégories pour exister. Il rit de la vanité de vouloir tout classer, tout expliquer, tout contrôler. Ainsi, dans un de ses dialogues, un philosophe très sérieux affirme qu'il faut toujours suivre les rites, que c'est ainsi qu'on honore le Ciel. Zhuangzi lui demande alors si le Ciel a rédigé ces rites lui-même, ou s'il a passé commande auprès des humains. Son interlocuteur s'énerve, mais la question reste suspendue, et le rire vient là où la pensée échoue.

Le rire comme sagesse L'humour est efficace parce qu'il nous désarme. Il fait tomber nos défenses mentales et désorganise nos schémas de pensée. Là où un raisonnement frontal provoquerait la résistance, une plaisanterie subtile ou un récit absurde passe sous le radar du contrôle rationnel, elle nous touche sans même qu'on s'en rende compte. Aussi chez Zhuangzi, le rire est un instrument de sagesse. Il est ce moment où l'on comprend sans savoir comment, où l'on est transformé sans effort. C'est une pédagogie du paradoxe, où l'on apprend à travers l'étonnement, la confusion, parfois même l'inconfort.

L'étrangeté joue ici un rôle central. Elle déstabilise nos catégories. Un cadavre qui parle, un homme qui perd ses membres sans en souffrir, un sage qui danse sur la tombe de sa femme, autant d'images qui choquent, mais qui, en brisant le sens commun, ouvrent un espace pour une autre compréhension du réel. Car comprendre ne signifie pas toujours expliquer, cela peut vouloir dire ressentir autrement, percevoir différemment, et donc accueillir " l'inconnu " avec souplesse. L'humour est cette faille dans le mur de la logique, cette brèche par laquelle le Tao peut entrer.

En fin de compte, le rire chez Zhuangzi est une manière de se libérer, non seulement des autres, mais de soi-même, du poids d'être soi. Rire de soi, c'est cesser de se prendre pour le centre du monde, pour une identité stable, pour une vérité à défendre. C'est accepter d'être changeant, vulnérable, incomplet, ridicule parfois, bref, humain. Zhuangzi ne nous invite pas à rire pour fuir, mais pour mieux accueillir. Rire pour respirer, pour désamorcer l'angoisse, pour retrouver la fluidité de l'existence. Rire parce que le monde est étrange, y compris dans sa banalité, mais aussi parce qu'il est vivant. Son humour est donc un outil pour pointer la stupidité des conventions, la relativité du savoir et encourager le détachement. Le rire est une manière de prendre du recul sur le monde, l'attitude idéale au coeur du Taoïsme. L'humour n'est pas un ornement stylistique, il est une sagesse incarnée. Il permet de penser sans se figer, de comprendre

sans s'enfermer, de vivre sans se rigidifier. Chez Zhuangzi, rire, c'est penser avec le souffle, avec le corps, avec l'instant, c'est être traversé par la surprise de l'existence, sans chercher à la maîtriser.

## La sagesse-folie

Une autre sagesse Aux yeux du monde, la sagesse est respectable, noble, sérieuse. Le sage devrait parler avec gravité, se vêtir sobrement, être profond, donner des conseils avisés, incarner la raison et la maîtrise de soi. Pourtant, chez Zhuangzi, le véritable sage ne cherche ni l'admiration, ni la reconnaissance, il est même parfois invisible, généralement incompris, et souvent perçu comme fou. Non parce qu'il l'est, mais parce que le monde ne comprend pas celui qui ne vit pas selon ses propres codes, celui qui est en décalage avec les conventions. Chez Zhuangzi, la sagesse ne s'exhibe pas, elle se cache, ou se déguise, car la compréhension authentique n'est pas une accumulation et un étalage de connais-

sances, mais un état d'être qui privilégie la simplicité, l'adaptabilité et l'humilité. C'est une sagesse pratique et vivante qui préfère la préservation de la vitalité naturelle à la gloire éphémère et dangereuse du monde des hommes. Elle ne s'impose pas par la parole, elle se glisse dans les marges, elle se confond avec l'absurde, le silence ou la déviance. Ainsi, la folie peut devenir un masque protecteur, un refuge pour celui qui veut préserver sa liberté intérieure.

Selon Zhuangzi, être sage, ce n'est ni l'érudition, ni atteindre un idéal de vertu défini par des normes formelles, la sagesse est une forme de fluidité intérieure, d'union avec le Tao, une tranquillité de l'âme, à l'instar de l'ataraxie des Grecs anciens. Le sage est celui qui a cessé de résister à la transformation, qui ne cherche plus à imposer une forme fixe à ce qui, par nature, est mouvant. Ainsi, il ne juge pas, ne hiérarchise pas, ne moralise pas, il s'ajuste, il accepte, il s'efface. Cela peut donner l'impression qu'il est passif, voire inutile. Mais il vit selon une autre logique, celle du wuwei, qui ne signifie pas l'inaction, mais l'action sans forçage. Le sage ne cherche pas à convaincre. Il n'éclaire pas les foules par des discours. Il laisse les choses suivre leur cours, et lorsqu'il agit, c'est à partir d'une intuition profonde, non d'une règle. Il n'obéit pas à une morale universelle, mais à une cohérence intérieure, souvent illisible de l'extérieur.

Il propose aussi une stratégie de l'artifice, tel un comédien. Par exemple, faut-il faire semblant d'être fou pour protéger sa vraie nature ? Dans plusieurs anecdotes du Zhuangzi, des personnages font le choix délibéré de passer pour fous ou insignifiants. L'un fait le mort pour éviter un poste à la cour. Un autre joue de son handicap pour obtenir ce qu'il veut. Un autre encore se couvre de boue pour éviter les honneurs. Pourquoi une telle stratégie? Parce que le monde valorise ce qui brille, ce qui montre, ce qui produit, mais cette exposition est un piège, car elle attire l'envie, le pouvoir, les obligations. En feignant l'anormalité, ces hommes protègent leur paix intérieure, ils échappent à la " capture " sociale, et conservent leur liberté. Ce paradoxe est au coeur de la pensée de Zhuangzi : la sagesse authentique peut prendre l'apparence de la folie, car elle ne suit pas les normes habituelles, et elle ne cherche pas à plaire, elle transgresse les critères établis, moraux et relationnels. Celui qui suit vraiment le Tao ne se laisse pas catégoriser, il reste de ce fait insaisissable, inclassable. Ce que le monde appelle " fou " est en fait celui qui a cessé de jouer le jeu officiel, le jeu conventionnel.

L'imposteur authentique Parfois, Zhuangzi est décrit comme un comédien, comme un " imposteur authentique ". Il entretient une relation ambiva-

lente aux rôles sociaux, car d'un côté, il peut les accepter, ou plutôt les endosser, comme on met un masque de théâtre : il joue, il ironise, il s'amuse à déstabiliser les attentes, il assume l'artifice sans s'y identifier. Mais d'un autre côté, il refuse catégoriquement les rôles qui enferment l'individu dans une fonction ou une responsabilité contraignante, ainsi décline-t-il les postes officiels, tourne en dérision les modèles de sagesse confucéenne, se moque des maîtres qui prêchent la vertu. Pour lui, certains rôles peuvent être traversés comme des jeux, tandis que d'autres deviennent des prisons qui étouffent la liberté intérieure. Sa position n'est donc pas un rejet global de la société, mais un discernement radical : vivre avec les apparences, mais sans se laisser posséder par elles. C'est ce détachement qui fonde sa véritable indépendance.

Ce " véritable " simulateur ne recherche pas une essence intérieure authentique, ni ne s'efforce d'être parfaitement sincère. Au contraire, il joue avec les masques de la vie en toute connaissance de cause, avec légèreté et sans attachement. L'authenticité ne vient pas de l'évitement de la performance, mais de la qualité de cette performance. C'est l'intégrité d'un acteur accompli, totalement investi dans son rôle tout en sachant qu'il s'agit d'un rôle. C'est la spontanéité qui naît de la pratique, comme le cuisinier Ding qui découpe un boeuf avec une aisance

parfaite, fruit d'années d'exercice assidu, une forme de " simulation " devenue seconde nature.

Cela contraste avec les idéaux d'authenticité et de sincérité, qui supposent qu'il existe un " vrai soi " à exprimer. Zhuangzi dissout cette idée : le soi est fluide, contextuel, toujours changeant, car insister sur l'authenticité revient à s'enfermer dans l'illusion de la permanence. L'humour, la parodie et l'ironie dans le Zhuangzi révèlent cette posture. En mettant en scène des sages maladroits, des figures grotesques et des débats absurdes, le texte sape toute prétention à une gravité résolue ou à une vérité définitive. Prétendre n'est pas tromper. mais s'engager provisoirement, jouer des rôles sans s'y laisser enfermer. Ainsi, le " véritable simulacre " est un mode de liberté, il permet de s'adapter, de circuler entre les perspectives, de survivre sans rigidité, de demeurer dans le paradoxe. Ce n'est pas de l'hypocrisie, mais une acceptation lucide des masques de la vie.

Exemples de sagesse-folie Après Zhuangzi, on rencontre des personnages semblables dans la culture chinoise ultérieure, surtout inspirés par la culture daoiste. Par exemple, Liu Ling (刘伶), l'un des Sept Sages de la Forêt de Bambous, un groupe d'intellectuels, poètes et musiciens du IIIe siècle qui protestaient contre la corruption et la rigidité

du gouvernement et de la morale confucéenne officielle en adoptant un mode de vie délibérément étrange. Liu Ling était connu pour son amour immodéré de la boisson. Il se faisait suivre par un serviteur portant une bouteille de vin et une pelle, en disant : " Je bois où le coeur m'en dit, et si je meurs, enterrez-moi sur place. " Sa " folie " était une proclamation radicale de liberté naturelle contre l'hypocrisie des convenances sociales. Ji Gong (济公), le " Moine Fou ", un moine bouddhiste qui aurait atteint l'illumination en choisissant de vivre comme un vagabond, ivre, sale et excentrique. Il enfreint tous les préceptes bouddhigues : il mange de la viande, boit du vin, vit dans la crasse et se moque des règles, il se comporte comme un hérétique, comme un bon à rien. Sa folie enseigne que l'essence du bouddhisme n'est pas dans le respect rigide des apparences et des règles, mais dans la compassion et la sagesse intérieure. Il est l'incarnation du principe : " La forme n'est que vacuité, la vacuité n'est que forme ". Li Bai (李 白), " l'Immortel banni ", le plus grand poète de la Chine Tang, était célèbre pour son amour de la boisson, son caractère libre et indomptable, il passait son temps à boire, à errer et à défier l'autorité. La légende dit qu'il était si ivre qu'il tenta d'embrasser le reflet de la lune dans l'eau et se noya. Son comportement était imprévisible et asocial, mais son " ivresse " était la source de son génie poétique. Elle

le libérait des contraintes mondaines pour toucher à la sublime beauté de la nature et de l'instant présent, sa poésie est une célébration de la liberté absolue de l'esprit. Il était " fou " aux yeux de la cour impériale, mais cette folie était la condition de sa sagesse artistique et existentielle.

Cette sagesse-folie se rencontre aussi dans d'autres traditions. A titre de comparaison, rappelons d'autres personnages qui l'incarnent. Diogène, le cynique, qui vivait dans un tonneau, insultait les puissants, se moquait des conventions. Il refusait les honneurs, méprisait la richesse, vivait dans la provocation. Mais derrière cette folie apparente se cachait une radicalité philosophique : vivre selon la nature, sans compromis. Socrate, qui fut accusé de corrompre la jeunesse et de nier les dieux de la cité, car il interrogeait, dérangeait, déstabilisait : il ne donnait pas de réponse, il détruisait les fausses certitudes. Son ironie, son obstination, son refus de fuir la mort faisaient de lui un marginal au coeur de la cité. Le Christ, dans les Évangiles, est aussi décrit comme un fou. Il inverse les valeurs : les premiers seront les derniers, les pauvres sont bénis, aimer ses ennemis, abandonner ses biens, exalter la faiblesse, accepter la souffrance et l'humiliation publique, etc. Il défie l'ordre établi, parle en paraboles, fréquente les exclus, une sagesse subversive car elle remet en cause les fondements mêmes du pouvoir et la vision commune de

la réussite. On peut aussi mentionner la tradition multiculturelle du "bouffon du roi ", qui n'était pas seulement un amuseur : il incarnait une forme paradoxale de sagesse et de provocation. Protégé par son rôle d'excentrique, il pouvait dire ce que nul autre n'osait prononcer. Ses moqueries, ses exagérations et ses jeux de mots servaient à dévoiler des vérités dérangeantes, à mettre en lumière les contradictions du pouvoir et les faiblesses des puissants. Sous le masque du ridicule, il exerçait une fonction critique : rappeler au roi sa fragilité, tourner en dérision l'orgueil et rappeler la relativité des certitudes. Sa folie apparente était une stratégie, un espace de liberté qui permettait à la vérité de se faufiler là où la gravité officielle fermait les portes.

Cette folie est peut-être la seule sagesse véritable, car être sage aux yeux du monde, c'est souvent avoir trahi quelque chose de plus profond en soi. Celui qui suit le Tao ne cherche pas à être compris, il vit en accord avec l'invisible, il parle un langage que le monde n'a pas appris. Sans doute ne faut-il pas fuir l'étrangeté, mais l'habiter, car la sagesse commence là où s'arrête le besoin de se conformer aux normes et d'être reconnu.

#### La nature comme miroir

**Observer** Lorsque l'homme échappe au tumulte de ses pensées, lorsqu'il cesse de vouloir nommer, contrôler, prédire ou posséder, alors il peut commencer à observer. Non pas pour savoir, mais pour être. C'est dans ce silence intérieur que la nature se révèle, non comme un objet à étudier, mais comme un miroir vivant de ce que nous sommes, de ce que nous avons oublié d'être. Pour Zhuangzi, la sagesse véritable ne se trouve ni dans les livres, ni dans les discours, mais dans le souffle du vent, le vol d'un oiseau, l'ondulation d'une rivière. Non parce que ces choses seraient mystérieuses ou sacrées, mais parce qu'elles ne cherchent rien, elles sont simplement ce qu'elles sont. Elles ne débattent pas, ne s'opposent pas, ne se justifient pas, elles épousent simplement le Tao, aussi s'agit-il d'entrer en résonance avec elles.

L'observation de la nature ou de l'humain, chez Zhuangzi, n'a rien de " scientifique ". Elle est contemplative, existentielle, intuitive. Il s'agit moins de comprendre les lois du monde que de ressentir

comment it se meut, sans effort, sans orqueit, sans tension. L'homme moderne pense maîtriser la nature, la réalité, en la découpant, en la nommant, en la domptant. Zhuangzi, au contraire, nous invite à nous laisser instruire par elle. Comme le cuisinier Ding, qui découpe un boeuf sans jamais forcer, car il a appris à suivre les interstices invisibles des articulations; il ne pense plus, il danse avec la forme du réel. Ce geste n'est pas magigue ou mystérieux, il est le fruit d'une attention sans désir, d'une connaissance vivante et fluide, et d'une pratique régulière. Le cuisinier Ding ne domine pas la matière : il s'y accorde, et cette lecon vaut pour toutes nos actions : aimer, parler, marcher, décider. Il faut agir comme la rivière qui suit la pente, non celle qu'elle veut, mais celle qui est, en épousant les articulations du réel.

Habiter la transformation Zhuangzi reprend l'enseignement fondamental du Dao De Jing de Laozi : "Le Tao que l'on peut nommer n'est pas le Tao éternel. "Le Tao n'est pas une chose, ce n'est pas un Dieu, ni une loi, c'est un mouvement, un rythme, une dynamique originelle. C'est le flux fondamental qui fait naître et mourir toutes choses, sans intention, sans dessein, sans valeur morale. C'est ce qui fait que les choses sont ce qu'elles sont, qu'elles agissent comme elles agissent. Mais nommer le

Tao, c'est déjà s'en éloigner, car l'intellect veut saisir, définir, enfermer. Or le Tao échappe à la prise, il est comme l'eau : plus on tente de la saisir, plus elle file entre les doigts. Zhuangzi ne cherche pas à explique formellement le Tao, il le montre par des histoires, des paradoxes, des images. L'un de ses personnages rêve qu'il devient une plante, un animal, une autre personne, ainsi change-t-on de forme comme on change de pensée. Pourquoi s'accrocher à une forme fixe, demande-t-il, alors que le monde entier est transformation ?

On retrouve quelque chose de semblable chez Wittgenstein : un refus de la définition théorique au profit de la mise en évidence. Son mot d'ordre est : " Ne pense pas, regarde ! " Il ne prétend pas fournir une théorie exhaustive du langage, mais il propose des " jeux de langage " comme autant d'exemples concrets. Ce n'est pas une explication abstraite, mais une manière de montrer le fonctionnement, de " faire voir " plutôt que de " dire ". Ainsi la vérité n'est pas donnée dans un système formel, mais dans l'évidence vécue. Zhuangzi le fait à travers le rêve et la métamorphose tandis que Wittgenstein le fait à travers la grammaire du langage et l'attention aux usages. Dans les deux cas, la méthode est plus proche du " montrer " que de " l'expliquer ".

Vivre en harmonie avec le Tao, ce n'est pas obéir à un ordre supérieur. Ce n'est pas non plus de suivre des règles. C'est cesser de résister à ce qui est, c'est apprendre à se déplier selon la courbe du monde, c'est s'aligner sur le mouvement spontané de l'univers. Pour Zhuangzi, il faut devenir ziran, c'est-à-dire vivre de manière spontanée, sans calcul ni artifice, en suivant le mouvement naturel du vivant, sa nature propre. Le mot chinois ziran (自然) signifie " naturel ", mais littéralement dit " ce qui est ainsi par soi-même ". Cela ne veut pas dire vivre dans la forêt ou rejeter la civilisation, mais cesser d'imposer au monde notre rigidité, nos peurs, nos idées fixes. Être souple, comme un roseau dans le vent, comme un nuage qui change de forme sans protester. Dans cette optique, la nature n'est pas un décor, elle est le reflet du Tao à l'oeuvre. L'observer, c'est s'observer, l'honorer, c'est s'honorer.

Dans la tradition occidentale, la nature fut longtemps considérée comme inférieure à l'homme : un monde à exploiter, à discipliner, à corriger, car l'homme devait être " maître et possesseur de la nature ", pour reprendre l'expression de Descartes. Zhuangzi propose une autre voie, celle de l'intégration et du respect. Néanmoins, il ne dit pas " protège la nature, car elle est utile ", mais " tu es la nature, tu ne peux pas vivre sans elle, car tu en fais partie. Rejeter le monde vivant, c'est te rejeter toi-même. " Zhuangzi ne propose pas une morale " écologique ", il propose un mode d'être,

une sensibilité, une manière d'habiter le monde qui ne soit pas prédatrice. Il invite à l'humilité cosmique : reconnaître que nous ne sommes ni les maîtres, ni le centre, ni le sommet.

Néanmoins, une objection peut-être soulevée, sur la contradiction entre une transformation permanente et le concept de " ziran ", qui implique que les êtres ont une nature propre. Comment concilier le flux incessant et cette idée d'un " ce qui est ainsi par soi-même "? Pour cela, il faut comprendre que chez Zhuangzi, la question de l'identité se déplace. À première vue, tout est changement, rien ne demeure. L'homme qui rêve qu'il est papillon se réveille et ne sait plus qui il est ; la vie se transforme en mort, l'utile en inutile, l'hier en demain. L'idée d'un soi stable, d'un substrat immuable, n'est qu'un fantasme né de notre désir de permanence. Selon lui, la " nature propre " n'est pas une essence figée, mais une manière de s'accorder au Dao. Chaque être a sa voie, son rythme, sa configuration: l'oiseau a besoin de voler, le poisson d'eau de nager, l'arbre inutile de croître selon sa forme tordue. Respecter leur nature, c'est respecter leur mouvement, non leur figer une identité. Ainsi, parler de " nature propre " ne signifie pas qu'il existe en chacun un noyau permanent, cela signifie que chaque être possède une orientation, un style, une manière de se transformer. L'identité n'est pas une substance, mais une dynamique, ce

que nous appelons " soi " n'est que la forme momentanée que prend notre rapport au Dao. L'erreur pour Zhuangzi consiste à croire en une identité figée, la sagesse consiste à reconnaître que nous avons une manière singulière de changer. La fidélité à soi, selon lui, n'est pas l'attachement à une essence, mais la capacité à suivre sa propre transformation.

Le maître silencieux On pourrait croire que Zhuangzi glorifie la nature, puisqu'il en fait constamment le lieu de ses images et de ses paraboles, mais ce serait une erreur de lecture. La nature, chez lui, n'est pas idéalisée comme un sanctuaire harmonieux ou un modèle parfait à reproduire. Elle est à la fois naissance et décomposition, beauté et difformité, utilité et inutilité. L'arbre tordu qu'aucun charpentier ne veut abattre survit grâce à son défaut, mais il n'est pas pour autant admirable en soi. Le poisson, l'oiseau, l'insecte ou la plante servent d'enseignants, non parce qu'ils sont exemplaires, mais parce qu'ils montrent que tout est transformation. Zhuangzi ne divinise pas la nature, il ne la glorifie pas, il la prend comme miroir du Dao : un monde qui ne cesse de se transformer, où la mort est aussi naturelle que la vie, et où chaque forme est appelée à se dissoudre. Sa sagesse n'est pas de protéger la nature contre l'homme, mais de rappeler à l'homme qu'il fait partie de ce flux. Il serait

donc inadéquat de voir en lui un " écologiste avant la lettre ". Son intention n'est pas de défendre la nature comme valeur absolue, mais de déstabiliser nos catégories figées, nos attachements, et d'inviter à épouser l'instabilité du réel. Là où notre époque projette souvent un idéal écologique sur les anciens, Zhuangzi, lui, nous enseigne plutôt l'art de ne pas s'attacher, que ce soit à la nature ou à la culture.

On pourrait éclairer cette vision par la distinction, élaborée plus tard en philosophie occidentale, entre Natura naturans, la Nature naturante, l'activité de se naturer, et Natura naturata, la Nature naturée, le produit fini. Ce qui intéresse Zhuangzi, ce n'est pas la Natura naturata, le paysage fixe, l'espèce définie, l'entité individualisée qu'il s'agit de protéger, mais bien la Natura naturans, le souffle créateur et destructeur, le qi, le processus infini de métamorphose qui défait les formes autant qu'il les engendre. L'arbre tordu, le papillon ou le poisson-monstre ne valent pas comme espèces à préserver, mais comme manifestations ponctuelles et éphémères de cette puissance de transformation continue.

Ainsi, vivre en harmonie avec le Tao, c'est cesser de se battre contre la vie, c'est renoncer à vouloir la contrôler, et apprendre à l'accompagner. Cela ne signifie pas tout accepter passivement, mais discerner ce qui peut être changé de ce qui doit être accueilli. La nature, dans cette perspective, n'est pas un modèle figé, mais un maître silencieux. Elle

nous enseigne la patience des cycles, la souplesse du changement, la sagesse du non-agir. Elle nous rappelle que toute tentative de figer l'être est vaine, et que la seule constance véritable est la transformation. Et peut-être qu'en cessant de vouloir diriger notre vie comme un projet, nous pourrons enfin l'habiter comme une rivière habite son lit, en suivant le chemin qui ne peut être nommé.

## Le langage comme un jeu

Zhuangzi n'est pas un philosophe du langage au sens académique du terme, mais il est, incontestablement, un penseur du verbe. Il écrit avec brio, avec malice, avec acuité, il joue des mots comme un poète, s'en sert comme un stratège, les retourne comme un artisan. Pourtant, il ne cesse de nous avertir : les mots ne disent pas la vérité, ils tournent autour, la masquent parfois, ou l'évoquent sans jamais la contenir ou l'épuiser. Ils sont utiles, ils sont intéressants, ils sont amusants, mais il ne faut pas les croire, ne pas s'y attacher, ne pas les

glorifier. Le langage, pour lui, est à la fois un outil et un piège, un véhicule nécessaire mais dangereux. Il faut s'en servir sans s'y soumettre, le traverser sans s'y engluer. Il ne méprise donc pas le langage, il en connaît fort bien les charmes, les ressources, l'ambiguïté, mais il en critique l'usage dogmatique, rigide, autoritaire, fermé. Il se moque des maîtres de parole qui se croient détenteurs du sens, de ceux qui prétendent définir, établir, légiférer. Ainsi son oeuvre est truffée de dialogues fictifs, de jeux de mots, d'inversions de sens, d'histoires absurdes qui mettent en crise la prétention du langage à représenter fidèlement le réel.

Il propose notamment une distinction lumineuse entre les " mots gobelets " et les " mots empruntés ". Les premiers, comme les coupes de bambou qui peuvent contenir toute boisson sans en garder l'empreinte, qui peuvent tour-à-tour se remplir et se vider, sont des mots souples, ouverts, hospitaliers, problématiques. Ce sont les mots du sage : malléables, disponibles, provisoires, ils servent à dire sans enfermer, à désigner sans figer. Les seconds sont rigides, figés, convenus, car ils sont imposés de l'extérieur, empruntés à une pratique commune, à l'opinion établie, parfois à la morale, parfois à la science. Ce sont des mots morts, lourds de certitude, pétris d'évidence, incapables de danser avec le flux du réel. Zhuangzi évoque aussi une troisième catégorie de termes : les mots " experts ", ceux que

manipulent les logiciens, les savants ou les moralistes, comme Huizi par exemple, son interlocuteur favori dans les joutes absurdes qu'il met en scène. Ce dernier adore découper, distinguer, catégoriser, il croit que la précision du langage conduit à la vérité. Zhuangzi, au contraire, montre que ces distinctions infinies, aussi " précises " soient-elles, mènent à l'absurde. Il y a là, selon lui, un excès de langage qui brouille le sens au lieu de l'éclairer, car plus on définit, plus on enferme, plus on nomme, plus on complique, plus on s'éloigne. La vérité ne réside pas dans la nomination mais dans l'expérience directe, dans l'évidence, dans ce que les mots peuvent évoquer et nous faire vivre, mais jamais contenir.

Et pourtant, Zhuangzi parle, raconte, écrit. ΙL joue des mots, précisément pour les libérer de leur prétention à dire le vrai : il en fait des balles de jongleur, il produit des illusions révélatrices. Il ne prétend pas s'en passer, il en use avec prudence et espièglerie. Il écrit dans une langue poétique, imagée, pleine de paradoxes et de surprises, il transforme le langage en art de la dérive, en outil de déconstruction joyeuse. Loin du discours rigide du maître qui enseigne, il adopte le ton du conteur, du rêveur, du sage fou et donne ainsi à penser par l'étrange, le choc, l'allusif, l'humour. Son langage n'enseigne pas, il éveille, il ne transmet pas une doctrine, il suscite un ébranlement. Il utilise l'anecdote, la parabole, la fable pour court-circuiter nos habitudes

mentales. Il cultive l'ambiguïté comme méthode, le paradoxe comme ouverture. Là où d'autres veulent convaincre, il veut désinstaller, là où d'autres veulent affirmer, il veut troubler.

Zhuangzi est aussi un philosophe du silence. Le Tao, dit-il en reprenant Laozi, ne peut être nommé, car le vrai langage serait celui qui ne parle pas. Mais comme l'humain est condamné à parler, il faut le faire sans illusion, en sachant que toute parole est approximation, détour, simulacre. Il faut parler sans croire, penser sans s'attacher, nommer sans posséder. Ce rapport critique au langage le rapproche de certains penseurs modernes. Wittgenstein, par exemple, qui disait : " Ce dont on ne peut parler, il faut le taire. " Mais Zhuangzi préfère malgré tout parler, en sachant que c'est un jeu, un théâtre, un rêve. Il transforme le langage en terrain d'exploration, non en système de contrôle. Il s'agit de traverser les mots pour voir au-delà, de ne pas prendre les étiquettes pour les choses, car finalement, tout langage est métaphorique.

Cela rejoint sa conception du réel comme flux, transformation, mouvement. Le mot, par nature, fige, il découpe et établit une réalité qui ne cesse de muter. Dire " ceci est " ou " ceci n'est pas ", c'est déjà se tromper. D'une part parce que l'on crispe le réel dans une opposition tranché, or, pour Zhuangzi, la réalité est mouvante, multiple, changeante. En affirmant une vérité rigide, on trahit

le flux du Dao, qui ne se laisse pas enfermer dans des catégories fixes. De même, à cause de la relativité des points de vue, car un même objet peut être dit " grand " ou " petit ", " utile " ou " inutile ", selon le contexte, ou de manière comparative. Pour lui, toute affirmation est relative à une perspective, car dire " ceci est ", c'est oublier que le regard d'autrui, une autre circonstance ou un autre moment pourrait légitimement affirmer l'inverse. Ensuite, l'attachement aux oppositions " est ou n'est pas " mène aux querelles d'école, aux disputes sans fin, stériles, comme celles qu'il raille chez son ami Huizi, obsédé par les distinctions conceptuelles et le fait " d'avoir raison ". Ces polémiques ne mènent à rien, car elles se fondent sur des découpages arbitraires du réel. Et surtout, parce que le Dao, principe ultime, est au-delà du " oui et non ", il englobe les contraires. Vouloir trancher définitivement entre " être " et " non-être ", c'est s'interdire d'accéder à une sagesse plus vaste, qui accepte les transformations et les paradoxes. Ainsi, en critiquant " ceci est / ceci n'est pas ", Zhuangzi critique non pas le langage en soi, mais l'usage rigide et dogmatique du langage, qui croit pouvoir saisir la vérité absolue. Sa voie est celle d'un langage souple, imagé, qui accompagne le flux plutôt que de prétendre l'enfermer.

En somme, Zhuangzi invite à une sagesse du langage, à s'en servir, mais ne pas s'y perdre, à le manier, mais ne pas s'y enfermer, à le mettre au service de l'ouverture, non de la clôture. Le langage est comme une barque, utile pour traverser la rivière, mais qu'il faut abandonner une fois l'autre rive atteinte. Et si nous le lisons aujourd'hui, ce n'est pas pour apprendre un nouveau lexique ou adopter une nouvelle terminologie, mais pour être mis en mouvement par des mots qui ne cessent de se dérober. Des mots qui ne donnent pas de réponses, mais qui ouvrent des passages, des mots qui ne disent pas ce qu'est le Tao, mais qui nous aident à nous en approcher sans le nommer.

Zhuangzi ne veut convertir personne, il n'a ni dogme, ni méthode, ni temple, il propose une brèche, une respiration. Une manière de retrouver du vide dans le trop-plein, du rire dans le sérieux, du mouvement dans la fixation, du mystère dans le savoir. Dans notre monde saturé de discours, il ne nous fournit pas de vérité, il nous procure de l'espace, il nous apprend à ne pas confondre la carte et le territoire, l'image et la chose, le succès et la vie. Il ne dit pas " choisis entre tradition et modernité ", mais " sois fluide comme l'eau, inclassable comme le vent, multiple comme les rêves ". Il ne cherche pas à répondre à nos angoisses, mais à les dissoudre dans un sourire. Et peut-être, à force de le lire, comprend-on qu'il ne s'agit pas d'être sage, mais simplement d'apprendre à flotter, sans poids, dans le grand fleuve de l'existence.

#### Conclusion

Cheminer avec Zhuangzi, c'est accepter de perdre des certitudes plus qu'en gagner. Ses textes ne proposent ni doctrine, ni morale, ni système de pensée à appliquer, ils ouvrent des espaces de liberté, ils nous forcent à nous délier de ce que nous croyons savoir, de ce à quoi nous nous accrochons, et à expérimenter la légèreté du doute, l'élan du rêve, la souplesse du paradoxe. Zhuangzi n'est pas un maître qui impose, il est un compagnon qui déjoue, un miroir qui déforme pour mieux révéler, un poète qui joue avec les mots pour que nous ne soyons plus esclaves de leur pouvoir.

L'enjeu de sa philosophie n'est pas, selon lui, de résoudre le mystère du monde, mais de l'habiter autrement. Elle nous apprend à épouser la mouvance des choses, à reconnaître que la vie n'est jamais fixée mais toujours en transformation. Le papillon, le poisson, le cuisinier ou l'arbre inutile ne sont pas des fables naïves, ils incarnent une autre manière de vivre, plus souple, plus lucide, plus joyeuse, et en même temps plus exigeante. Ils rappellent que la vérité n'est pas un " bloc ", mais

une circulation de perspectives. Face à l'obsession d'efficacité, Zhuangzi valorise l'inutile, face à la rigidité des dogmes, il répond par le rire, face à la peur de la mort, il oppose la compréhension du cycle. Sa pensée est une invitation à la simplicité, mais une simplicité conquise, paradoxale, rigoureuse, car il faut se délester de nos attachements pour goûter à la fluidité du monde.

pas seulement Zhuangzi n'est ancien un philosophe chinois, il est un antidote toujours actuel contre nos illusions modernes. Dans un monde saturé de certitudes, de productivisme et de discours dogmatiques, il rappelle la fécondité du vide, l'humour du doute, la beauté de l'inutile. Lire Zhuangzi, c'est apprendre à respirer autrement. C'est se laisser traverser par le vent des choses. sans vouloir le retenir. C'est comprendre que la liberté ne réside pas dans le contrôle, mais dans la danse avec l'instable. Ainsi, la leçon ultime de Zhuangzi pourrait se résumer ainsi : ne pas chercher à figer la vie, mais à s'y accorder, car vivre, c'est se transformer, et penser, c'est apprendre à rire de soi-même.

## Critique de Zhuangzi

Zhuangzi occupe une place hautement controversée dans l'histoire intellectuelle chinoise. Bien qu'il ait inspiré génération après génération d'âmes en quête d'authenticité, de liberté et de transcendance, sa pensée, telle que le dragon divin caché dans les nuages, dont on entrevoit la tête mais jamais la queue, demeure à la fois envoûtante et insaisissable, et a suscité de nombreux doutes et critiques. Zhuangzi est à la fois un prophète de la libération spirituelle et un contestataire de l'ordre social, sa philosophie éclaire l'esprit tout en exposant de nombreux dilemmes pratiques, moraux et existentiels. Sa position singulière sur la philosophie, la politique et l'éthique, ses idées particulières, ont provoqué des débats sans fin, de l'époque pré-Qin jusqu'à aujourd'hui.

Voici les principaux axes sur lesquels se sont concentrées les critiques historiques à son égard.

1. Extravagance Les allégories de Zhuangzi sont peuplées d'images fantastiques : des poissons qui volent, des philosophes qui rêvent d'être des papillons, des voyageurs qui dialoguent avec des squelettes. Aux yeux du commun, ces épisodes frôlent la folie, détachés de la logique et du bon sens, du monde réel. Les critiques soutiennent qu'un tel mode de pensée, aussi poétique soit-il, n'offre aucune base stable pour une conduite sociale. Si un État était gouverné selon le type de raisonnement mystique trouvé dans l'histoire du boucher Ding découpant un boeuf, l'ordre sombrerait dans le chaos.

L'idéal de Zhuangzi d'un " pays du rien du tout ", un espace métaphorique d'ouverture radicale, de détachement et d'absence de distinctions figées, tend à nier la réalité du monde concret, et ce relativisme absolu glisse facilement vers le nihilisme. Quand on se perd dans les fantasmes de l'oiseau géant Peng planant à quatre-vingt-dix mille lieues, on risque d'oublier le sol sous ses pieds et les responsabilités immédiates. Une telle extravagance affaiblit non seulement la valeur pratique de la philosophie, mais peut aussi encourager une fuite face à la complexité et aux souffrances du monde réel, en s'enfermant dans une illusion complaisante et fantasmatique. Ses fables exagérées et ses métaphores mystérieuses visaient à briser les contraintes conceptuelles, pourtant Zhu Xi critiquait ces " paroles étranges et rusées " comme inspirantes, mais " sans bénéfice pour l'instruction publique ". Les penseurs néo-confucéens insistaient sur l'enquête rationnelle et l'application pratique, tandis que l'accent mis par Zhuangzi sur la liberté intérieure et la déconstruction linguistique donnait une impression de légèreté, d'inutilité, n'offrant aucune méthode concrète pour se gouverner ou gouverner le monde.

2. Obscurité Le langage de Zhuangzi abonde en métaphores, paradoxes et ironie. Des concepts comme " s'asseoir dans l'oubli ", " jeûne de l'esprit

" ou " égaliser les choses " paraissent raffinés mais restent obscurs. Nombreux sont les critiques qui prônent que la véritable sagesse devrait être claire et intelligible, non délibérément absconse. Le " Dao " de Zhuangzi est proclamé indicible tout en étant sans cesse évoqué, ce qui le fait tomber dans un piège linguistique auto-contradictoire. Le lecteur ordinaire peine à tirer un enseignement clair de ses textes et se perd dans des interprétations sans fin ou des bavardages métaphysiques. Cette profondeur fait de l'enseignement de Zhuangzi un jeu spirituel pour un petit cercle d'initiés plutôt qu'une sagesse universelle. Et lorsque la philosophie se détache de la compréhension du plus grand nombre, elle perd sa puissance d'éveil et d'instruction. Sa pensée ressemble à un beau labyrinthe, splendide à contempler, mais propice à s'y perdre, risquant de devenir un exercice de virtuosité intellectuelle plus qu'un guide pour l'âme.

3. Irréalisme Zhuangzi prône le wuwei (non-agir), le fait de suivre le cours naturel des choses, rejetant les plans humains et le raffinement technique. Pourtant, dans la société réelle, il faut planifier, lutter, et rivaliser pour survivre et se développer. Il est célébré comme un maître du "vagabondage libre et sans entrave ", un penseur qui dissout les identités fixes et les distinctions rigides pour laisser la pensée,

comme la vie elle-même, couler avec spontanéité et grâce. Cependant, cette distance et cette fluidité sont vues comme une faiblesse par ceux qui estiment que son refus des positions fixes risque de sombrer dans le relativisme ou l'inaction, ne proposant aucune orientation éthique ou politique concrète. Sa philosophie ne donne ni normes morales définies, ni plans d'action. Face à la famine, à la guerre ou à la maladie, l'appel de Zhuangzi à " accepter ce qui advient et s'y conformer " peut sembler déconnecté, froid et indifférent. Un médecin qui, au nom de l'unité de la vie et de la mort, refuserait de soigner un patient, serait manifestement fautif. Zhuangzi rejette le savoir formel, les compétences techniques et la quête de profit, pourtant la société moderne repose sur les progrès technologiques et institutionnels. Xunzi le critiquait pour être " aveuglé par le Ciel et ignorant des affaires humaines ", c'est-àdire qu'il obéissait à l'ordre cosmique tout en négligeant les responsabilités humaines. Sa philosophie peut apaiser l'âme individuelle, mais elle ne permet ni d'édifier des systèmes éducatifs, ni des lois, ni une économie, elle relève davantage de la consolation du reclus que du projet du bâtisseur. L'école pragmatique des Qing valorisait l'art de gouverner et la gestion économique, critiquant Zhuangzi comme étant " proche des esprits mais éloigné des affaires humaines ", rendant sa pensée inapte à l'administration publique. Dai Zhen

le blâmait de "valoriser l'inutilité ", attitude inadaptée à une époque exigeant technologie, droit positif et solutions concrètes. Aujourd'hui encore, sa philosophie est remise en question quant à sa capacité à fournir des orientations dans la compétition économique ou la gestion administrative contemporaine.

Irresponsabilité Zhuangzi loue la tortue qui traîne sa queue dans la boue, préférant une humble survie à tous les honneurs. Ses sages se retirent souvent dans les montagnes et les forêts, ignorant les affaires du monde, et il décrit la politique comme un jeu dangereux de " dressage de tigres ". Cela fait écho aux " sages cachés " de la tradition chinoise, qui choisissent de se retirer de la vie publique, souvent pour ne pas servir un pouvoir corrompu ou par fidélité à leurs idéaux, qui vivent à l'écart du monde, dans les montagnes ou à la campagne, afin de cultiver intérieurement la voie (Dao). Une telle posture est critiquée comme un renoncement total au devoir social, là où la doctrine confucéenne valorise l'auto-cultivation morale, l'ordre familial, l'art de gouverner et la paix du monde. En temps de crise sociale ou de souffrance publique, si chacun ne recherchait que le vagabondage insouciant de la " promenade libre et aisée ", la société manguerait de citoyens prêts à assumer des

responsabilités. Zhuangzi rejette les valeurs traditionnelles, telles la bienveillance, la justice et les rites, sans proposer d'éthique civique alternative définie. Sa liberté est individuelle et intérieure, non collective et participative. Dans des époques troublées, cet échappatoire paraît périlleux, favorisant l'indifférence ou le cynisme, transformant les intellectuels en " oiseaux sans pattes " qui volent toujours sans jamais atterrir. Pour les confucéens, qui valorisent l'ordre social et l'engagement moral, le refus d'agir de Zhuangzi équivaut à une abdication du devoir, car il ne participa ni à la gouvernance, ni à la construction d'une éthique sociale. Ses idées offrent peut-être un refuge spirituel, mais elles peuvent aussi mener à l'enfermement et au manque de courage face aux problèmes sociaux concrets. L'esprit de Zhuangzi du " ni roi ni sujet " entrait naturellement en conflit avec la politique centralisée de la Chine impériale. Ainsi, après la "suppression des cent écoles " par Dong Zhongshu sous les Han occidentaux, les enseignements zhuangziens furent jugés hérétiques et dangereux pour le pouvoir impérial. Han Fei critiquait aussi sa pensée, la jugeant affaiblissante pour l'ordre légal. Bien que Zhuangzi n'ait pas eu d'agenda révolutionnaire explicite, sa satire du pouvoir et son scepticisme institutionnel portaient en germe un danger latent aux yeux des souverains.

Certaines personnes objecteront que l'attitude de Zhuangzi verse dans une forme de retrait con-Selon elles, face au chaos du monde, fortable. Zhuangzi se contenterait de se désidentifier, de se réfugier dans le paradoxe et la fable, observant l'absurde avec une élégance détachée. Cette posture, diront-elles, manquerait d'un sens de la responsabilité, en opposition par exemple à Camus, qui affronte l'absurde en persistant à agir et à résister malgré l'impossibilité de vaincre, ces personnes valorisent une éthique héroïque, exposée, risquée. Pour elles, le courage réside dans l'engagement, pas dans le retrait. Mais cette critique repose sur un présupposé culturel et moral qui n'est pas celui de Zhuangzi : celui de l'héroïsme civique, de la lutte contre l'absurde, du devoir d'action visible. Zhuangzi ne partage pas cette logique, son retrait n'est pas une fuite, mais une désidentification lucide, car il refuse d'entretenir l'illusion que l'homme doit ou peut imposer un sens au monde. Son action est subtile, non héroïque, alignée avec le flux des choses plutôt qu'opposée à lui. Ce n'est donc pas un renoncement, mais une autre forme d'engagement, silencieuse, souple, dégagée de la volonté de maîtrise. Là où Camus érige l'homme en Sisyphe courageux, Zhuangzi choisit de quitter la montagne et de laisser le rocher rouler tout seul. Ce n'est pas moins exigeant, c'est une autre conception du courage et de la responsabilité. Il s'agit

de responsabilité au sens de " justesse d'attitude " plutôt que de domination de la situation. Pour lui, être responsable signifie agir en accord avec le Dao, sans nourrir l'illusion de tout contrôler, c'est une responsabilité intérieure, non héroïque, qui consiste à ne pas ajouter de désordre au désordre.

5. Utopisme Zhuangzi nourrit une suspicion fondamentale envers la monarchie et toutes les structures de pouvoir. Par la bouche du bandit Zhi, il se moque des sages qui " ensorcellent le peuple avec le profit ", affirmant que la bienveillance et la justice sont des outils de contrôle. Si cette critique a une vertu d'éveil, elle est aussi vue comme subversive. Les dirigeants exigent stabilité et obéissance, alors que Zhuangzi proclame : " Si les sages ne meurent pas, les grands voleurs ne cesseront pas ", sapant ainsi la légitimité même de l'autorité. Pour lui, les soi-disant sages ne sont pas des penseurs inoffensifs, mais les artisans des valeurs qui enchaînent les hommes à des rôles sociaux et à des devoirs moraux aliénants. Cette déclaration choc révèle sa conviction que les sages sont complices du pouvoir, car en inventant des rites et des devoirs, ils justifient l'État et perpétuent sa violence. Dans une société traditionnelle, une telle idée passait pour une hérésie dangereuse, susceptible de nourrir la rébellion ou le séparatisme. Aujourd'hui encore, un

tel rejet total de l'autorité politique peut dériver vers l'anarchie. Sa vision d'un " monde de la vertu suprême " sans gouvernement ni lois, reposant sur une harmonie spontanée, semble irréalisable dans un monde densément peuplé aux intérêts contradictoires. Sa philosophie politique relève plus du fantasme utopique que d'un plan de gouvernance. Certes, cette vision égalitaire contient une dimension libératrice, mais dans un contexte féodal, elle apparaissait comme une menace pour l'ordre établi et les normes morales.

6. Indifférentisme Zhuangzi enseigne l'" égalisation des choses " (Qi Wu Lun), l'indifférence entre vie et mort. L'absence de distinction entre le juste et l'injuste, entre le vrai et le faux, sapant ainsi le système de valeurs sur lequel repose la société. Si toutes choses sont égales, si le bien et le mal ne sont pas absolus, la légitimité des jugements moraux s'effondre. Des critiques ultérieurs ont souligné que si toutes les distinctions peuvent être inversées, le fondement éthique de la société est ébranlé. Les penseurs marxistes chinois ont particulièrement insisté sur le fait qu'un tel relativisme extrême peut mener à l'indifférence politique et au nihilisme moral, privant les individus de la motivation pour transformer le réel, et les laissant " libres " seulement en pensée, sans atteindre une véritable

libération. Les communautés établies ont besoin de distinctions nettes entre le bien et le mal, le noble et le vil, le sage et l'ignorant, afin de maintenir l'ordre, mais Zhuangzi déclare : " Ceci aussi est juste et faux, cela aussi est juste et faux ". Si un tel relativisme était généralisé, il mènerait au nihilisme moral. Quand les fils dévoués et les fils ingrats, les ministres loyaux et les traîtres sont tous " un avec le Dao ", les normes sociales perdent leur force contraignante. Certains pourraient invoguer l'idée de " suivre la nature " pour enfreindre les lois ou esquiver leurs obligations, puisque Zhuangzi nie la valeur du savoir, de la compétence et du mérite, moteurs du progrès social. Sa pensée ressemble à une charge spirituelle de démolition : elle peut certes briser les attachements, mais elle peut aussi saper les fondements mêmes de la civilisation, entraînant la société dans la confusion et la stagnation.

7. Mysticisme La pensée de Zhuangzi déroute : elle échappe aux classifications trop rigides, et notamment à celle de " mystique ", si souvent accolée à son oeuvre de manière laudative ou critique. À première vue, certains éléments plaident en faveur de cette étiquette : pratiques de retrait, transformation intérieure, dissolution du moi, expérience d'unité avec le Dao. Ses métaphores du jeûne du coeur, de l'oubli en position assise, de l'abandon des distinc-

tions, semblent baliser un chemin de détachement comparable aux traditions mystiques d'Orient ou d'Occident. Mais cette ressemblance est trompeuse : Zhuangzi n'est pas un maître de fusion divine, mais un ironiste de la sagesse.

Dans le mysticisme classique, on cherche l'union avec une réalité ultime, une source sacrée, un Dieu, mais chez Zhuangzi, rien de tel. Le Dao n'est ni une personne, ni une vérité absolue, ni un audelà. Il n'est pas l'objet d'un culte, mais le nom donné à l'indicible mouvement des choses. Il ne faut pas s'unir au Dao, il faut cesser de s'y opposer. L'éveil n'est pas une révélation, c'est un relâchement. Le sage n'accède pas à une transcendance, il s'efface dans l'immanence. Certes, Zhuangzi décrit des états modifiés de perception, une conscience élargie, une paix intérieure. Mais ce ne sont pas des extases, des transports divins ou des fusions mystiques. Ce sont des formes de légèreté, d'humour, de non-résistance. Son " homme véritable " dort sans rêves, accepte la mort comme transformation, ne cherche rien, ne prêche rien. Il n'enseigne aucune foi, aucun dogme : il danse avec le monde, comme le boucher avec son couteau. C'est pourquoi on pourrait parler chez lui d'un mysticisme athée, ou mieux encore, d'un mysticisme déconstructif, une voie spirituelle qui nie toute fixation spirituelle. Il ne nous élève pas vers un absolu, il nous désencombre de l'absolu. Sa parole ne conduit pas à une

vérité à croire, mais à une disponibilité à accueillir, l'instant, la métamorphose, la surprise. Il se moque des sages, raille les grands discours, se rit des attachements métaphysiques. Il nous apprend à mourir à nous-mêmes sans solennité, à vivre sans accroche, à penser sans ossature.

On peut dire que Zhuangzi est un mystique, si l'on accepte une définition minimale : la dissolution du moi, l'expérience de l'unité, la transformation intérieure, mais il ne l'est pas, si l'on entend par là une expérience sacrée, structurée, transcendante ou révélée. Ce n'est pas une doctrine du salut, c'est une invitation à disparaître dans le mouvement, à vivre dans l'indistinction joyeuse des formes. En ce sens, Zhuangzi n'est pas un mystique, mais le démystificateur de toutes les mystiques. Là où les autres cherchent à se fondre dans une totalité, lui accepte le morcellement sans souffrance. Là où les autres construisent des chemins vers le salut. il nous rappelle que nous n'avons jamais été perdus. Sa voie n'est pas ascension, mais dissolution. Non pas l'unité retrouvée, mais l'attachement abandonné. Zhuangzi n'est donc ni religieux, ni antireligieux. Il est ailleurs, dans cet espace sans contours où l'on respire, sans contraintes, ce qui laisse bien entendu libre cours à toutes les interprétations.

En somme, les critiques adressées à Zhuangzi ne nient pas entièrement la valeur de sa pensée, mais en révèlent les limites et les risques d'une appli-

cation aveugle à la réalité vécue, une rigidité qui serait d'ailleurs contraire à l'attitude d'ouverture et de disponibilité qu'il promeut. Son extravagance, son obscurité, son irréalisme, son retrait, son rejet de l'autorité et sa remise en question de l'ordre rendent difficile l'utilisation du zhuangzisme comme idéologie dominante. Mais ce sont précisément ces " défauts " qui font la profondeur de sa pensée, nous invitant à réfléchir au prix de la civilisation, aux limites de la liberté et à l'essence de l'existence. Dans un monde hyper-institutionnalisé et utilitariste, la voix de Zhuangzi peut paraître dissonante, mais elle reste un remède salutaire. Il ne s'agit pas de suivre ses enseignements à la lettre, mais d'en inspirer une vigilance contre une vie aliénante, et un désir ardent de liberté spirituelle. La véritable sagesse ne réside peut-être pas dans le fait d'adhérer pleinement ou de rejeter Zhuangzi, mais à établir une tension entre la responsabilité mondaine et la transcendance de l'âme. C'est précisément à travers les débats qu'il suscite que la puissance de Zhuangzi se révèle, il nous rappelle qu'aucune institution ni valeur ne doit être traitée comme comme une règle d'airain, un dogme inattaquable, et que la liberté de l'esprit mérite toujours d'être nourrie, protégée et interrogée.